# EN DEFENSA DE LA EUGARISTÍA



"...Os creéis reos, y rectamente por cierto, si se pierde Algo (del Cuerpo de Cristo) por negligencia"

### EN DEFENSA DE LA EUCARISTÍA

### Alejandro Jiménez Alonso

Con licencia eclesiástica del C. Vaticano II: "Los laicos, como todos los fieles, tienen el derecho e incluso a veces el deber, de expresar su opinión a cerca de lo que mira al bien de la Iglesia" (L.G.37) y del Código de Derecho Canónico, en términos semejantes (Canon 212.3).

Con la libertad de expresión conferida por la Declaración Universal de los Derechos Humanos, art. 19.

1ª edición, marzo de 2021

Pedidos a "Mensajeros de la Vida" (Santander- España) informa@edisluxmundi.com https://mensajerosdelavida.es/

Dep. legal: P-38/2021

Imprime: Gráficas Zamart S.L. (Palencia)

### EJEMPLAR NO COMERCIABLE

<u>Copyright</u>: Se permite la copia total o parcial del texto pero, por honradez intelectual y amor a la Verdad, indicando la fuente. De este modo, si alguien está interesado en conocer todo el trabajo, o consultar alguna duda, podrá hacerlo.

Se permite la traducción a otros idiomas, previa solicitud al autor.

## A todos los fieles católicos de buena voluntad

"Si permanecéis en mi Palabra Seréis en verdad discípulos míos. Y conoceréis la Verdad. Y la Verdad os hará libres" (Jn 8, 31-32)

Vida del Mundo. El Pan que Yo os daré es **mi** Carne, para la vida del Mundo. El Pan que Yo os daré es mi Carne, para la vida del Mundo. El Pan que Yo os daré es mi Carne, para la vida del Mundo. El Pan que Yo os daré es mi Carne, para la vida del Mundo. El Pan que Yo os daré es mi Carne, para la vida del Mund os daré es mi <sup>71</sup> Pan que Carne, pa El Pan Yo os d ida del Munde <sup>7</sup>arne, que Yo os daré  $\sqrt{0}$  os para es mi Carne, daré 2. El para la Vida vida Pan c del Mundo. del M s mi (Jn 6,51)Carne. in que Yo os a ida del Mundo. Ei mi Carne, an que Yo os para la vida u. daré es mi Carne, para la vida del Mundo. El Pan que Yo os daré es **mi Carne**, para la vida del Mundo. El Pan que Yo os daré es mi Carne, para la Vida del Mundo. El Pan que Yo os daré es **mi Carne**, para la vida del Mundo. El Pan que Yo os daré es mi Carne, para la Vida del Mundo. El Pan que Yo os da

### ÍNDICE

#### Introducción

### I - ¡NO ME TOQUES! (NOLI ME TANGERE)

pg.9

- A) ¿Sabía usted que...?
- B) La recepción de la Eucaristía en tiempo de pandemias.
- **B.1-** Consideraciones
- B.2 -La Comunión en la mano siempre es una profanación que, casi siempre, acaba en sacrilegio.
- B.3- ¿Qué hacer cuando nos niegan la Comunión en la boca? Una Comunión Espiritual.
- C) Respuesta a las objeciones más frecuentes.

### II –ANTE MÍ SE DOBLARÁ TODA RODILLA

pg.74

- A-Postura Litúrgica de institución divina.
- B- Postura litúrgica enraizada en la Sagrada Escritura.
- C- Postura litúrgica plasmada en la Tradición de la Iglesia
- D- Un artículo emocionante.

### III- EL USO DE LA PATENA PARA LA COMUNIÓN DE LOS FIELES HA DE MANTENERSE. pg. 96

- A- Cristo está presente
- B- Presencia inextensa
- C- La enseñanza de la Tradición
- D- Constancia de este precepto litúrgico después del C. Vaticano II.
- E- Cuestión de sensibilidad y organización.
- F- Un ejemplo en nuestra vida material
- G- No es cosa de poca importancia
- H- Un craso error
- I- El ejemplo de los Papas
- J- Llamada.
- K-Oración de desagravio.

### IV – NECESIDAD DE UNA PROFUNDA CATEQUESIS DE ACCIÓN DE GRACIAS. pg.116

- a) Necesaria
- b) En silencio y con tiempo suficiente.
- c) Algunos elementos a considerar.

### V – LLAMADA AL COMPROMISO.

pg.123

- a)- Imitar al Buen Samaritano.
- b)- Catequesis Reparadora.
- c) Conocer mejor la Palabra de Dios
- d) La Brújula de la Perfección.
- e) Ruegos
- f) Arrojar fuera del Templo todo lo que no sea Oración y Adoración.
- g) No se puede argumentar que los tiempos cambian.
- h) ¿Quién debe corregir?
- i) El maltrato a la Eucaristía en esta generación, no pasará sin castigo.
- j) Algunos modelos de carteles.

### INTRODUCCIÓN

iAve, María Purísima!

Estamos en momentos desconcertantes a nivel Mundial. Una Humanidad sin rostro, en pánico, arrodillada ante un virus que –hábilmente manipulado- lo invade todo y lo trastoca todo, incluso –piensan muchos- el Templo de Dios. Llega el virus en una atmósfera de pérdida de valores humanos, como consecuencia lógica del debilitamiento de la Fe Católica, que dio vida al Mundo occidental. Este agoniza por haber olvidado que el Cuerpo de Cristo es la Vida para el Mundo (Jn 6,51). De forma que el virus más mortífero, el mayor cáncer destructor de la vida humana, ha de ser el rechazo al Principio Vital, a la Fuente de la Vida, al Vencedor de la muerte, a Cristo Jesús Sacramentado.

Se oscurece la Fe Católica mientras se agranda la sombra de una religión universal, en la que Cristo vuelve a ser puesto a nivel de "ladrones y bandidos" (Jn 10,8). Y lo que más nos duele y nos desgarra el alma, es contemplar la Pasión Eucarística a la que es sometido Jesús Sacramentado dentro de su propia Casa.

Al abandono de los sagrarios, se suman las profanaciones que sufre el Señor al ver que sus Templos se comparten con los servicios al Becerro de Oro, disfrazado de turismo cultural, a las incontables comuniones sacrílegas por el pecado mortal, a las que se producen en las humillantes celebraciones ecuménicas e interreligiosas, a los horribles sacrilegios derivados de la Comunión en la mano, a los producidos por la desidia y la ausencia de delicadeza al no colocar la Bandeja bajo la barbilla del comulgante, ... Y aun habrá pastores ciegos, que nos consideren exagerados y alarmistas.

Lamentable, absurda y sibilina, la actitud de justificar la Comunión en la mano mirando a los comienzos de la Iglesia, y no fijarse en el Respeto que se predicaba entonces para evitar la caída al suelo de las Sagradas Partículas. Con el paso del tiempo, y por acción del Espíritu Santo, se eliminó lo primero y se ha mantenido lo segundo. Pero en estos tiempos de apostasía de los gentiles (2Tes 2,3), un espíritu de rebeldía al Espíritu Santo se ha apoderado de teólogos "duros de cerviz e incircuncisos de corazón y de oídos" (Hech 7,51) para manipular la Historia de la Iglesia y atacar la Presencia Real de Cristo en la Eucaristía.

No es que la situación que describimos haya comenzado con la pandemia Covid 19. Llevamos 30 años largos, luchando contra el virus espiritual que trata de corroer el culto eucarístico. De ahí el título -"En Defensa de la Eucaristía"- y los subtítulos de la portada; estos hacen referencia a material que incorporamos tomados de obras nuestras como "Noli Me tangere", "¿Sabía usted que....? De Rodillas, Hay que poner la Bandeja..." Ojalá aportemos luz para frenar esta situación, y revertirla en la medida de lo posible.

Nos dirigimos a los católicos sencillos y de buena voluntad, víctimas de la confusión reinante en el seno de la Iglesia. No pretendemos enfrentarnos a doctores en Teología, hábilmente situados en los puestos de mando; que también hoy se cumple que "en la cátedra de Moisés se han sentado los escribas y fariseos" (Mt 22,3). Entonces, la Verdad quedó relegada a un Resto fiel, sencillo, perseguido y ridiculizado; pero el Espíritu de Dios estaba con él y fue el Germen de la Era Cristiana.

Normalmente, los capítulos ofrecen más contenidos de lo que dicen los titulares; por eso es importante leer todo el trabajo seguido, para mejor captar el Espíritu que aletea en él. Espigar rebuscando argumentos contra nuestras santas intenciones, será un pretexto para el lector que no está interesado en conocer toda la verdad.

Este libro quiere ser un puñado de semillas de trigo con vocación eucarística. Si los lectores colaboran en la difusión, el fruto será abundante. Que la Madre de la Eucaristía quiera ofrecerlo a su Divino Hijo Sacramentado. Que todo sea por Él, y en Él, con el Espíritu Santo, para gloria de Dios Padre. Amén.

Bendito, alabado, adorado y amado, sea en todas las naciones, Jesús Sacramentado.

A 19 de marzo de 2021, Festividad del Patriarca S. José, Padre adoptivo del Hijo de Dios.

Alejandro Jiménez Alonso

### I –"¡NO ME TOQUES!" (NOLI ME TANGERE) (Jn 20,17)

Antes de la muerte de Cristo, María Magdalena había lavado y besado y aromatizado sus pies. Jesús alabó ese gesto (Lc 7,47); pero una vez resucitado se lo prohíbe. Ya no es hora de reconocerle con los sentidos corporales, sino con la Fe. Él se marcha a la Casa del Padre, pero se queda con nosotros en el Santísimo Sacramento. Es ahí donde hemos de buscarle y adorarle y amarle.

Pero ahí "la vista, el tacto, el gusto, fallan" nos dice Sto. Tomás. Necesitamos los ojos de la Fe —que es humildad, luz y verdad- y acercarnos, como María Magdalena, revestidos de la Gracia de la conversión sincera, llenos de amor y fidelidad, aunque el ambiente sea adverso —creían que Cristo estaba muerto- y arrodillados, para humillar nuestro cuerpo y hacerlo partícipe de la adoración de nuestro corazón.

Estamos convencidos de que hoy, a todo comulgante sin la ordenación sagrada, Jesús le repite lo mismo que a Magdalena: No me confundas con el hortelano. Soy el Hijo de Dios, resucitado. ¡Noli Me tangere!

### A) ¿SABÍA USTED QUE...?

1 - ¿Sabía usted que Pablo VI fue presionado por miembros del Clero —en Alemania, Bélgica, Holanda, Franciapara que autorizara la Comunión en la mano, que se estaba extendiendo sin ningún permiso, con una actitud de indisciplina, desobediencia e individualismo?

Alertado por las reformas arbitrarias que surgían sin control, el Papa se dirigió al **Consilium**,¹ para señalarle las cualidades espirituales e intenciones que debían mover a sus miembros:

"...el <u>sentido de lo sagrado</u>, que infunde reverencia para semejantes ceremonias que la Iglesia usa para el Culto Divino; el **respeto de la Tradición**, en la que se nos ha dado a nosotros una herencia preciosa y venerada; la **inteligencia histórica** sobre la formación de los ritos que hoy se pretenden revisar...

Así que ni intenciones preconcebidas de cambios injustificados, ni prisa iconoclasta que quiere reformarlo y cambiarlo todo. (...) Tenemos que buscar lo que es mejor, más que lo que es nuevo; y en lo nuevo, hemos de preferir lo que nos devuelve a los momentos más inspirados de la piedad cristiana, antes que a nuestras modernas invenciones, sin que con esto se pretenda sellar los labios a la Iglesia de hoy para algún "canto nuevo", si de verdad el soplo del Espíritu Santo lo promueve" (13 de octubre de 1966).

Este párrafo refleja el texto conciliar: "No se introduzcan innovaciones si no lo exige una utilidad verdadera y cierta a la Iglesia... a partir de las (formas) ya existentes" <sup>2</sup>

**2 - ¿Sabía usted que ante las constantes presiones**, la Sgda. Congregación de Ritos concedió la nueva práctica a Alemania (6/7/1968) y a Bélgica (11/7/1968) pero que, debido a

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> **Consilium.**- Organismo creado por Pablo VI (25/1/1964) para emprender las reformas litúrgicas. El 12/10/1965 pidió a Holanda que mantuviera la forma tradicional de comulgar. El texto se refiere a la VII sesión plenaria.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C. Vaticano II, Sacrum Concilium, 23

las protestas por esa claudicación, Pablo VI suspendió la concesión (25/7/1968)?

3. - ¿Sabía usted que la desobediencia al Papa, iba en aumento y no se atendían las orientaciones que había dado al *Consilium?* Por eso volvió a dirigirse al mismo organismo (14 de octubre de 1968) quejándose con estas palabras:

"Nos referimos sobre todo a esa mentalidad según la cual muchos reciben con disgusto cuanto proceda de la Autoridad Eclesiástica, (...) En materia litúrgica hasta <u>las mismas Conferencias Episcopales obran a veces por su cuenta más de lo justo</u>. (...) Se hacen experimentos arbitrarios y se introducen ritos que repugnan abiertamente a las normas de la Iglesia. No hay quien no vea que este comportamiento no sólo ofende gravemente la conciencia de los fieles de Cristo, sino que perjudica a la misma ejecución de la renovación litúrgica ordenada,..."

4- ¿Sabía usted que al no poder frenar los abusos, Pablo VI no se atrevió a dar un NO rotundo a la Comunión en la mano, para no aumentar la contestación de la que venía siendo objeto? Recordemos, por ejemplo, el *Catecismo Holandés* (octubre de 1966, gestado durante el Concilio), el "*Concilio Pastoral Holandés*" (1967-1969), que proponía el sacerdocio femenino y rechazaba el Magisterio de Pablo VI, lo mismo en la Encíclica "*Sacerdotalis Caelibatus*" (24/6/1967) sobre la vigencia del Celibato, como en la *Humanae Vitae*, sobre los anticonceptivos (25/7/1968). De esta contestación participaban también obispos de otros países, acordes en legalizar la Comunión en la mano, como Holanda<sup>3</sup>.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> E. Innocenti, La Mística del cristiano común. Edic. 1989, p. 151.

Entonces el Papa creyó conveniente realizar una ENCUESTA AL EPISCOPADO MUNDIAL, a la que el 12 de marzo de 1969 habían contestado 2.136 obispos. El resultado fue el siguiente:

A la pregunta ¿Se ha de acoger el deseo de que, **además del modo tradicional**, se permita también el rito de recibir la Sagrada Comunión en la mano? Contestaron:

-NO (Non placet): 1.233 obispos

-SÍ (Placet): 567

-Según (Placet iuxta modum): 315

-Votos inválidos: 27

Hubo dos supuestos más en la encuesta. El resultado mayoritario volvió a ser el de NO A LA COMUNIÓN EN LA MANO

**5.-** ¿Sabía usted que sobre los resultados de esta encuesta, que rechaza la Comunión en la mano, se redactó el documento que la aprueba?

Sí, algo chocante, escandaloso, absurdo, pero histórico y real. El documento es la Instrucción "<u>Memoriale Domini</u>"(MD), firmada por el Cardenal Benno y el **Padre Bugnini**, el 29 de mayo de 1969, y aprobada por el Papa el día anterior. La Instrucción se deshace en alabanzas a la Comunión tradicional (en la boca) y da la impresión de que pretende mantenerla por encima de cualquier experimento moderno:

"(...) De acuerdo con la gravedad del asunto... el Sumo

Pontífice ha decidido no cambiar el modo, hace mucho tiempo recibido, de administrar a los fieles la Sagrada Comunión. En consecuencia, la Sede Apostólica exhorta calurosamente a los obispos, sacerdotes y fieles, que se conformen diligentemente a la ley vigente y nuevamente confirmada, tomando en consideración el juicio dado por la mayor parte del Episcopado Católico, la forma actual de la Sagrada Liturgia y también el Bien Común de la misma Iglesia".

El texto continúa proclamando las bondades de la Comunión tradicional (en la boca, de rodillas y con Bandeja):

"porque significa la reverencia de los fieles cristianos hacia la Eucaristía... es parte de aquella preparación que se requiere para recibir el Cuerpo del Señor del modo más fructuoso... (permite) "asegurar mejor la reverencia debida al Cuerpo de Cristo ... Se garantiza con mayor eficacia la distribución de la Sagrada Comunión con la reverencia, el decoro y la dignidad que conviene, para alejar todo peligro de profanación... y para tener, finalmente, con los mismos Fragmentos del Pan Consagrado, el cuidado diligente que la Iglesia ha recomendado siempre".

Pues bien, después de recoger estas afirmaciones que definen el rito tradicional de Comunión como el más perfecto, no cabe optar por otro sin contristar al Espíritu Santo, que nos ordena en Cristo buscar la Perfección, porque Dios, nuestro Padre, es perfecto (Mt 5,48).

Sin embargo, después de las alabanzas a la Comunión en la boca, y pasando por alto que "<u>el Sumo Pontífice ha decidido</u> <u>no cambiar el modo</u>", aparece en los párrafos finales un espíritu de contradicción que nos deja perplejos, estupefactos, ya que

aprueba lo contrario a la voluntad del Sumo Pontífice y de la mayoría de obispos el Mundo; dos párrafos que tienen que haber sido escritos por otra mano, oculta, que permite a la minoría rebelde y desobediente continúe administrando la Comunión en la mano:

"Pero si el uso contrario, es decir, el de poner la Santa Comunión en las manos, hubiere arraigado ya en algún lugar..." se permite que las Conferencias Episcopales examinen las circunstancias y soliciten a la Santa Sede la autorización de la nueva práctica, si están de acuerdo con ello 2/3 de sus miembros.

Y queda en el lector la sensación de que se ha cometido un grave fraude. ¿Para qué hacer una encuesta si no se van a tener en cuenta sus resultados ni la voluntad del Santo Padre? "¿Por qué hacer una encuesta para una indisciplina?" se preguntaban en Árgentina.

6 - ¿Se da cuenta usted de que se consultó a los obispos, escogidos por el Espíritu Santo para regir las iglesias (Hech 20,28) pero no se les hizo caso, a pesar de que estimaron "que no se debe cambiar la disciplina vigente; más aún, que el cambio sería dañoso, tanto para el sentimiento como para el culto espiritual de los mismos obispos y de muchos fieles" (MD).

Era la gran mayoría de obispos, unidos al Sucesor de Pedro que había decidido "no cambiar el modo". ¿No fue un desprecio a la constitución jerárquica de la Iglesia? ¿No tuvo lugar un fraude escandaloso? ¿Quién tenía dotes personales —o de otra índolepara embaucar al Consilium?

**7- ¿Sabía usted que un Falso Ecumenismo** guió la elaboración de la nueva Misa (Novus Ordo) y forzó la redacción final del documento Memoriale Domini, para admitir la Comunión en la mano?

Es lo que pretendía y llevó a cabo uno de los dos firmantes de Memoriale Domini, el Secretario del Consilium pero en la práctica director y gestor de toda la Reforma Litúrgica, P. **Annibal Bugnini**, tal como manifestó en su día:

"La oración de la Iglesia no debe ser un motivo de malestar espiritual para nadie. Es preciso <u>apartar toda piedra que pueda constituir, hasta la más leve sombra de un riesgo de estorbo o de disgusto para nuestros hermanos separados".</u>4

Bugnini lo consiguió. Max Thurian, uno de los seis teólogos protestantes que actuaron como "observadores, afirmó que (con la Nueva Misa)"...las comunidades no católicas podrán celebrar la Santa Cena con las mismas plegarias que la Iglesia Católica. Teológicamente es posible".<sup>5</sup>

La foto adjunta muestra la ceremonia de "comunión", en una celebración luterana de la Cena del Señor. Los reformadores se dieron prisa en añadir al nuevo rito, ya orientado a los no católicos, el cambio al modo protestante en la forma de comulgar.



No faltaron voces acusadoras, denunciando las nubes oscuras que se cernían sobre la Iglesia. No nos vamos a

<sup>5</sup> Max Thurian, en La Croix, 30/05/1969

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> L'Osservatore Romano, 19 de marzo de 1965

extender en este punto, pero recordaremos algunos ejemplos:

-El "Breve Examen crítico del Novus Ordo Missae"6 (NOM) dirigido a Pablo VI, dice en su preámbulo: "El Novus Ordo Missae, si se consideran los elementos nuevos, susceptibles de apreciaciones muy diversas,....se aleja de manera impresionante de la Teología Católica de la Santa Misa, cual fue formulada en la XXII Sesión del Concilio de Trento,... Tantas novedades aparecen...que podría resultar reforzada... la duda según la cual verdades siempre creídas por el Pueblo Cristiano podrían cambiar o silenciarse sin que hava infidelidad al depósito sagrado de la Doctrina, al que la Fe católica está ligada para la eternidad".

Cierto es que, después de esta carta, hubo "precisiones doctrinales" por parte del Papa en noviembre; y numerosos ensavos; aun así Ottaviani manifestó: "Hará falta una obra prudente e inteligente de catequesis, para solucionar algunas perplejidades legítimas que puede suscitar el texto". 7 Pues bien, las perplejidades se mantienen, y la solución -si hubiera tiempono podría ser otra que "la Reforma de la Reforma."

-El Cardenal Fernando Antonelli, Secretario de la Comisión Conciliar para la Liturgia no ocultaba sus temorers: «Tengo la impresión de que se ha concedido mucho, sobre todo en materia de sacramentos, a la mentalidad protestante..." [El

16

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Es una carta-estudio elaborada por 12 cardenales, firmada el día del Corpus (5/6/69) por los cardenales Alfredo Ottaviani –entonces Prefecto de la C. del Santo Oficio- y Antonio Bacci, pero entregada al Papa el 25 de septiembre.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Carta del Cardenal Ottaviani a Dom Marie-Gérard Lafond, O.S.B., del 17-II-1970.

P. Annibale Bugnini] introdujo en el trabajo gente hábil, pero de **tendencias teológicas progresistas**». <sup>8</sup>

-Mucha resonancia tuvo este lamento de Pablo VI, el 29 de junio de 1972: «...Diríamos que, por alguna rendija... el humo de Satanás entró en el templo de Dios. Hay duda, incertidumbre, problemática, inquietud, insatisfacción, confrontación». «Ya no se confia en la Iglesia. Se confía en el primer profeta pagano que vemos que nos habla en algún periódico, para correr detrás de él y preguntarle si tiene la fórmula para la vida verdadera. Entró, repito, la duda en nuestra conciencia. Y entró por las ventanas que debían estar abiertas a la luz: la ciencia».

«...Se creía que, **tras el Concilio**, vendrían días soleados para la Historia de la Iglesia. **Vinieron, sin embargo, días de nubes, de tempestad, de oscuridad,** de búsqueda, de incertidumbre... Intentamos cavar abismos en lugar de taparlos...»

¿Por dónde se iba a infiltrar "el humo de Satanás" en el Templo de Dios, si no es expulsando del mismo, el incienso de la verdadera Liturgia? El viento postconciliar del Nuevo Rito, arrasó con las capillas laterales de los templos (de nueva construcción), con los reclinatorios, con las sotanas, con los seminaristas,... "Tras el Concilio Vaticano II, (12 años después) la ola de secularización se hizo notable. Aunque no se puedan conocer cifras exactas y concretas, se supone que no

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Nicola Giampietro, O.F.M. c. Il. *Card. Ferdinando Antonelli e gli sviluppi della riforma liturgica dal 1948 al 1970.* Studia Anselmiana, Roma, pgs. 228 y 264.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Carta de Pablo VI. "La barca de Pablo" (2018), por el Regente de la Casa Pontificia, P. Leonardo Sapienza.

menos de 20.000 curas dejaron de serlo, o mejor, pidieron ser dispensados del Celibato eclesiástico. La ola no ha descendido,..."<sup>10</sup>

-El cardenal **Joseph Ratzinger** señalaba con el dedo el origen del mal:

«La crisis de la Iglesia que vivimos hoy, reposa en gran medida sobre la desintegración de la liturgia» <sup>11</sup> «La liturgia degenera en un show, en el que se intenta hacer que la religión resulte interesante con ayuda de las tonterías de moda...con éxitos momentáneos en el grupo de los fabricantes litúrgicos». <sup>12</sup>

El criterio del futuro Papa Benedicto XVI estaba en línea con el de Pío XI (1857-1939) que declaraba "<u>la íntima unión que hay entre el Dogma y la Liturgia, lo mismo que entre el culto cristiano y la santificación del pueblo.</u> Por eso (el Papa San) Celestino I (.. +432) enseñaba ya que el canon de la Fe se hallaba expreso en las venerandas fórmulas de la liturgia"<sup>13</sup>

- La *Hermandad Sacerdotal Española*, que agrupaba a más de 6.000 sacerdotes, el 5 de noviembre y el 11 de diciembre de 1969 envió al Papa, una carta en la que le piden permiso para continuar celebrando la Misa de siempre. De este modo evitaban también el peligro de la Comunión en la mano, aprobada en mayo a través del fraude "Memoriale Domini". Con la segunda

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> El País, 14/05/1977.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Card. J.Ratzinger. Mi vida. Recuerdos –1927-1977.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Card. J. Ratzinger. Intr.al libro de Mons. Klaus Gamber, ¡Vueltos hacia el Señor! Ed. Renovación, Madrid 1996.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Pío XI. C. Apost. "Divini cultus sanctitatem", I.2. La Liturgia y su unión con el Dogma y la vida.

carta iba otra dirigida al P. Bugnini, al que le recordaban las alabanzas de Max Thurian a la nueva Misa, y que "la herejía no puede jamás ser materia de obediencia". 14

Es decir, **el espíritu de la Reforma** consistía en que los católicos se hicieran menos católicos, para agradar no a Jesucristo, sino a los que "por seducción del error o por espíritu de discordia" <sup>15</sup> se separaron de la única Iglesia fundada por el Hijo de Dios.

Al aceptarlo como hecho consumado, se olvida que Cristo nos advirtió que había venido "a separar" a los que le aman de los que le rechazan (Mt 10,35); a poner división entre el error o la mentira, y la Verdad. Sin medias tintas: "El que no está conmigo está contra Mî" (Mt 12,30). Él vino a ser piedra de contradicción (Lc 2,34, Is 8,15), motivo de caída para los que no buscan la Verdad, la Perfección: "Tropiezan en ella porque no creen en la Palabra" (1Pe, 2,8).

Así pues, el Rito Tradicional de la Misa, era la "Piedra de contradicción", la "piedra de toque" que marcaba la pureza del Rito Católico, pues atesoraba la Sabiduría milenaria que garantiza las mejores disposiciones para alimentarse dignamente del verdadero "Pan del Cielo" (Jn 6,32). Y como Cristo, resucitará. Ahora se mantiene oculta, como el grano de trigo, en el surco del Resto fiel (1Re 19,18).

.

Herm. Sacerdotal Española. Cartas firmadas por Mosén Joseph Bachs y Mosén Joseph Mariné

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Pío XI, Oración de Consagración del Género Humano al Corazón de Jesús

- **8 ¿Se da cuenta usted de que no se pidió el parecer de los laicos**, cuando según el Concilio "tienen la facultad y, a veces, el deber de expresar su opinión acerca de lo que mira al bien de la Iglesia"? <sup>16</sup>Fue una clara actitud anticonciliar.
- **9 ¿Sabía usted que en ocasiones se utilizó la mentira** para conseguir la autorización de comulgar en la mano? Con mentira escribieron a Roma algunas conferencias episcopales, diciendo que se había consultado a los laicos y que estos lo deseaban. Con mentira se publicó desde algún obispado, que la Comunión en la mano la había aprobado el Concilio. Y faltó a la verdad alguna Conferencia Episcopal, cuando certificó que en una sesión plenaria se había llegado a los 2/3, estando ausentes de la misma algunos interesados necesarios para cubrir ese grupo.
- **10 ¿Sabía usted que el Concilio no se pronunció** sobre la práctica de la Comunión en la mano? Si lo hubiera tratado, los mismos obispos que rechazaron ese rito en la Encuesta lo habrían hecho en el aula conciliar. Los abusos litúrgicos se generalizaron después, lo que llevó a Juan Pablo II a pedir perdón<sup>17</sup>.
- 11 ¿Sabía usted que no se dio una aprobación general del nuevo rito? La instrucción Memoriale Domini ofrecía una concesión, un permiso, un indulto a los desobedientes, "cuando el poner la Santa Comunión e las manos hubiere arraigado ya en algún lugar.." puesto que "el

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> C. Vaticano II, LG, 37

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> J.Pablo II. Dominicae Cenae, 12. (24/2/1980)

Sumo Pontífice ha decidido no cambiar el modo, hace mucho tiempo recibido, de administrar a los fieles la Sagrada Comunión" (ver punto 6).

Por eso, **Mns. Rodolfo L. Laise**<sup>18</sup>, que prohibió la Comunión e la mano en su Diócesis, afirma en su libro que "En realidad el fin de Memoriale Domini, no fue instrumentar la adopción de la Comunión en la mano sino mantener su prohibición". Y nos preguntamos quiénes tenían tanta fuerza en el Vaticano como para frenar los deseos del Papa.

# 12 - ¿Sabía usted que en los primeros siglos se tenía un conocimiento bastante imperfecto del Misterio Eucarístico y que eso dio lugar a muchos abusos y herejías?

Por ejemplo, las de arrianos, docetas, gnósticos, marcionistas, aerianos, antropomorfitas, artotiritas (ofrecían queso con el pan en la Liturgia), acuarios (ofrecían sólo agua en el cáliz), ofitas (ofrecían panes tocados por una serpiente viva que se colocaba en el altar), catafrigas,...Algunos daban la Eucaristía a los recién nacidos, otros la colocaban sobre el pecho del difunto; esto último fue prohibido en los concilios de Hipona (393) y Cartago (397). También los había que se llevaban la Eucaristía a su casa.

Ya S. Pablo reprendió a los corintios que, al reunirse para celebrar la Cena del Señor, primero tenían un ágape en el que cada uno comía de sus propias provisiones; y mientras unos se hartaban, otros pasaban hambre. S. Pablo les pregunta: "¿Acaso no tenéis casas para comer y beber?" Y añade: "El

21

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Obispo de S. Luis, Argentina, "Comunión en la mano, Documentos e Historia", pg. 136.

que come y bebe no haciendo distinción del Cuerpo del Señor, come y bebe su propia condenación" (1Cor 11, 22 y 29)

Comentando este pasaje **S. Cirilo de Alejandría** (376-444) explica que "al principio, algunos creyentes, ignorando la Tradición y la fuerza de este Misterio, querían apartarse de lo que convenía y se daban en las iglesias sus comilonas". <sup>19</sup>

El Obispo **Rábulas de Edesa** (350-435) escribe a otro obispo para alertarle sobre quienes celebran la Eucaristía para saciar el apetito; emplean pan ordinario y celebran varias veces al día".<sup>20</sup>

No habían hecho efecto las llamadas al orden, como vemos en **Tertuliano** (h.160-h.220): La Eucaristía "se ha de recibir antes de cualquier otro alimento".<sup>21</sup> **Casiodoro** (487-585) dice que era "una costumbre debida a supersticiones de los gentiles"<sup>22</sup>.

**Novaciano** (200-258) aun siendo hereje, se lamentaba de quienes se llevaban la Eucaristía a casa, y en el camino se entretenían con los espectáculos paganos.<sup>23</sup>

**S.** Anastasio Sinaíta (630-701) nos refiere una tentación que se ha dado siempre en los templos; nos recuerda que "nada hay nuevo bajo el Sol" (Ectés 1,9):

"Los hay en las iglesias que se ponen de mal humor y bostezan si se alarga la ceremonia; otros se dedican a habladurías, a ultimar negocios en la iglesia, a mirar a las

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> S. Cirilo de Alejandría, L.4 "Contra Nestorio, c.5

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Rábulas de Edesa, Carta al Obispo Gumelino.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Tertuliano, Ad uxorem, 2, 5; PL 1, 1408

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Casiodoro, Coment. a 1Cor 11,20-34

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Novaciano. "Sobre los espectáculos, 5.

mujeres; están despreocupados de limpiar su alma con la penitencia y no se dignan permanecer hasta el fin, sino que preguntan a los demás en qué punto va la Misa y, si llega ya el tiempo de la Comunión; entonces, rápidamente, como los perros, saltan, arrebatan el místico Pan y se marchan".<sup>24</sup>

Incluso había confusión entre las funciones de presbíteros y diáconos; algo que intentó cortar el **Concilio de Nicea** (a.325): "Ha llegado al Santo y grande Sínodo que, en algunos lugares y ciudades, los diáconos dan la Eucaristía a los presbíteros... y también ha sido conocido que ya algunos diáconos tocan la Eucaristía aun antes que los obispos. Así pues, esas cosas sean suprimidas"25.

Un siglo más tarde el problema continuaba. Lo denuncia **S. Jerónimo** (374-420): "Oigo que alguno ha llegado a tan gran insensatez, como para anteponer a los diáconos a los presbíteros"<sup>26</sup>. Si como dice **S. Basilio** (330-379), cualquiera podía llevarse la Eucaristía a su casa y comulgar cuando quisiera,<sup>27</sup> ¡Cuántas faltas de respeto se darían! Los que no eran capaces de portarse bien con el Señor en su templo ¡Cómo lo harían en las casas de los amigos! Esta costumbre se extinguió a comienzos del s. VI

También fue evolucionando el modo de guardar el Santísimo Sacramento. El situarlo en el Altar mayor se va imponiendo a partir el s. XIII, como podemos observar en "las *Ordinationes de los Ermitaños de san Agustín*, redactadas bajo Alejandro IV (1254-1261): *«Queremos que en todas* 

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> S. Anastasio Sinaíta. Sermón de la Santa Sinaxis.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Concilio de Nicea, c. 18

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> S. Jerónimo, Carta 146, al presbítero Evangelo, n.1

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> S. Basilio. Carta 93. A la patricia Cesárea.

nuestras iglesias se guarde el Cuerpo de Cristo en un ciborio colocado sobre el altar mayor, dentro de píxides (cajas) de marfil o de otra materia preciosa, en cantidad modesta, cubierto con un velo limpísimo»<sup>28</sup>.

Sin embargo, el rito de la Comunión en la mano establecido en 1969, no ha sido ninguna evolución sino una involución ruinosa, un acto retrógrado no promovido por el Espíritu Santo.

## 13.-¿Sabía usted que el Espíritu Santo perfecciona la Iglesia con el paso del tiempo?

Es algo que recoge el C. Vaticano II: "Eligió Dios al Pueblo de Israel, con quien estableció un Pacto, <u>y a quien instruyó gradualmente</u>... a través de su Historia"<sup>29</sup>. "El mismo Espíritu Santo perfecciona constantemente la Fe por medio de sus dones".<sup>30</sup> Ya lo había advertido Cristo: "Muchas cosas tengo aún que deciros, (...) pero cuando viniere...<u>el Espíritu de la Verdad</u>, <u>os guiará hacia la Verdad completa</u>" (Jn 16, 12-13).

No vamos a ser exhaustivos, en esta visión histórica del creciente espíritu de respeto y perfección del culto eucarístico. Escogeremos lo que nos parece más significativo.

Los primeros cristianos "acudían asiduamente a la enseñanza de los apóstoles, a la Comunión, a la Fracción del

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Art. de Mauro Piacenza en "30 Días", junio de 2005.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> C.Vaticano II, L.G. II,9

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> C.Vaticano II, D.V. 1,5

Pan y a las oraciones" (Hech 2, 42). ¿Pero eran plenamente conscientes desde el primer momento? ¿No necesitaban de "la enseñanza de los Apóstoles" para ir mejorando día a adía? ¿La ignorancia o la mala fe, no darían lugar a abusos? Veamos.

- -El **Papa S. Sixto I** (100-166) imitando las normas de la Antigua Alianza, prohíbe que los laicos toquen los vasos sagrados. Con mayor razón prohibiría la Comunión en la mano; de lo contrario habría caído en la incongruencia de dar más importancia al continente que al Contenido.<sup>31</sup>
- **-S. Justino** (100-166). En su época, sólo los diáconos dan la Comunión a los fieles<sup>32</sup>.
- -S. Hipólito de Roma (.. +236) da un ejemplo de Fe profunda. Apoyándose en Mc 16,18 nos anima con un texto que se hace vivo en nuestros días: . "Cada fiel procure tomar la Eucaristía... pues... AUNQUE SE LE DÉ UN VENENO MORTAL, NO TENDRÁ PODER SOBRE ÉL".

  33
- -El **Papa S. Eustaquio** (275-283) en su "Exhortación a los sacerdotes" decreta que "nadie tenga la presunción de hacer llevar la Comunión por un laico o una mujer a un enfermo".<sup>34</sup>
- **-S. Basilio** (323-379), en carta del año 372, no permite la Comunión en la mano, salvo en alguna situación extraordinaria como el caso de persecución.<sup>35</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Papa S. Sixto I. Mansi 1, 653.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> S. Justino, Apología 1, 65,5

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> S. Hipólito, La Tradición Apostólica, 36

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Papa S. Eustaquio, en Patrología Latina, 5,165

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> S. Basilio en Ep.93, Patrología Griega, 32, 483,6

- -El **Papa S. Inocencio I**, en el **Sínodo de Roma** del año 404, confirmó el rito de la Comunión en la lengua, convencido de que se trataba de una Tradición Apostólica.<sup>36</sup>
- La Comunión en la mano prendió sobre todo lejos de Roma, pero se imponía el hacerla en la boca a medida que se profundizaba en la comprensión del Misterio y crecía el sentido de indignidad y respeto.
- **-S. Gregorio Niseno** (335?-394?), Obispo de Capadocia, prohíbe que los laicos toquen el Altar, que "es Mesa Santa" y "ya no puede ser tocado por todos sino sólo por los sacerdotes y, por estos, con devoción". Este Santo Obispo conocería la enseñanza del Papa S. Sixto, y tampoco permitiría que se tomara al Santísimo con las manos; de lo contrario estaría dando más valor al Altar que al Altísimo que sobre él pone sus plantas; contradicción semejante a la que Jesús denuncia en Mt 23,19.
- -El Concilio de Zaragoza (a.380), velando por el respeto al Santísimo, prohíbe bajo pena de excomunión que no se consuma la Eucaristía en el Templo<sup>38</sup>, lo que implicaba que nadie podría llevarla a su casa y, con probabilidad, tampoco el ser tocada por todos, como ordenó S. Gregorio Niceno en su Diócesis.
- -En las **Constituciones de los Apóstoles** (a.380) se ordena a las mujeres que, acercarse al comulgatorio, lleven la cabeza cubierta.<sup>39</sup> Se cumple así el rito que marca S. Pablo (1Cor 11,5) y que había ya decretado el Papa S. Lino (años 67-76).

EL MANIPULADO TEXTO DE **SAN CIRILO** (315-386).- Este Obispo de Jerusalén, pide que al comulgar se sitúe

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Papa S. Inocencio I, recogido en Mansi X, 1205

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> S. Gregorio Niseno, Hom. del Día de las luces.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Concilio de Zaragoza, c.III

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Const. de los Apóstoles, L2, c.57, 21

"la mano izquierda como trono de la derecha" y añade: "Cuida que ni siquiera un Fragmento se pierda. Y si...se perdiese una mínima cantidad, considérala como truncada de tus propios miembros".

Está claro que S. Cirilo presiente los peligros que acechan a la Eucaristía en manos de los fieles; pero estaba inmerso en la marcha perfectiva de la comprensión del Misterio Eucarístico a través de la Historia. Esta cita, muy empleada por los partidarios de la Comunión en la mano, aparece en un contexto de inmadurez y superstición que aquellos omiten de forma interesada; porque el párrafo continúa así:

"Después de que has tomado el Cuerpo de Cristo,... santificate tomando la Sangre de Cristo también. Mientras tus labios permanecen todavía húmedos (por la Sangre de Cristo) tócalos con tus manos y santifica tus ojos, tu frente, y todos tus otros órganos sensoriales,...",40

Cuando pide ungir con la Sangre de Cristo los cinco sentidos, es como si el Santo Obispo (los santos lo son a pesar de sus errores en este Mundo) quisiera aplicar literalmente lo que mandó hacer Moisés en la Noche de la Pascua: untar las jambas de las puertas con la sangre del cordero. ¿Quería S. Cirilo que de esta forma los sentidos cerrasen las puertas al Maligno? Puede ser. Pero lo cierto es que Cristo Sacramentado no viene a visitar nuestros sentidos de uno en uno; no necesitamos bañar todo nuestro cuerpo en su Sangre. Cristo, el Hijo de Dios, Omnipotente como el Padre, viene sobre todo a ser Alimento de nuestras almas; y serán nuestras disposiciones de Pureza, Fe y Confianza las que le permitan obrar maravillas en nuestro ser completo: cuerpo, alma y espíritu.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> S. Cirilo de Jerusalén, Catequesis mistagógica 5ª

Este defecto se mantuvo en algunos lugares, sobre todo lejos de Roma, como hemos dicho. Así por ejemplo:

-Teodoreto (393-458/466), Obispo de Ciro (Siria), de Cristología ambigua, que tuvo serios problemas dentro de la Iglesia, dice que "durante los misterios sagrados tomamos los miembros del Esposo, los besamos, los abrazamos y los aplicamos a nuestros ojos". También S. Juan Damasceno (De Damasco, Siria, 675-749): "Déjanos recibir el Cuerpo del Crucificado, y la aplicación de ello a nuestros ojos, nuestros labios y la frente. Déjanos tomar el carbón Divino ardiente".

-S. Juan Crisóstomo (347-407) advierte que el Serafín que purifica los labios de Isaías con un carbón encendido, tomado del altar, lo hace mediante unas tenazas mientras que los fieles reciben al Santísimo en la mano; y añade esta enseñanza: "Esta (la Eucaristía) es mucho más grande que lo tocado por el Serafín"<sup>41</sup>; pero esta reflexión encierra una clara condena de la Comunión en la mano, porque nosotros no somos más puros que los serafines.

Este mismo Santo –Boca de Oro- imprecaba a los que en el templo no guardan la debida compostura, diciendo que llevaban a la iglesia "*las costumbres de los bufones y bailarines*...*hasta los negocios de la plaza*"<sup>42</sup>. Hoy entran personajes de este tipo en los templos con la venia de ciertos obispos. A la hora de comulgar, el Santo enseña:

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> S. Juan Crisóstomo, Hom. 1, n. 2 sobre Isaías.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> S. Juan Crisóstomo, Homs. sobre Isaías y S. Mateo.

"Lleguémonos con temor, demos gracias, arrodillémonos confesando nuestros pecados... con la debida modestia...43 Lo adoraron los Magos...imitemos al menos a los extranjeros"44

La práctica de comulgar en la boca debía de ser bastante común entre los griegos, ya a comienzos del siglo IV, y quizás en las Galias había penetrado en el s. VII.45

- -El **Sínodo de 404**, bajo el **Papa Inocencio I**, en Roma, impone la Comunión en la lengua. "Más tarde, Audeno, Obispo de Rouen, después de conocer en Roma esta Liturgia, al volver a su Diócesis quiso hacerla propia y la sancionó con solemne decreto" 46
- -S. Jerónimo (347.420), que fue Secretario del Papa San Dámaso, apoyaba sin duda el progreso de los griegos, pues hace una seria crítica a la Comunión en la mano. Este Doctor de la Iglesia -basándose en 1Sam 21,5- expone: "Si quienes habían estado con sus esposas (los que acompañaban a David) no podían comer los panes de la proposición (reservados al Sumo Sacerdote) ¡Cuánto menos podrá ser violado y tocado por ellos aquel Pan que bajó del Cielo!47
- -S. Cesáreo de Arlés (470-452) en uno de sus sermones, muestra la costumbre de que las mujeres no reciban la Comunión directamente en la mano, sino sobre un paño

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> S. J.Crisóstomo, Hom. Natividad, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> S. Juan Crisóstomo, Hom 24,5.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> P. Browe, "Die Kommunion in der gallican". Citado por M. Righetti en H<sup>a</sup> de la Liturgia", t. II, n. 304.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Mansi, X, 1205. Citado por el P. E. Zoffoli en su libro "La Comunión en la mano…"5ª ed. pg. 60..

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> S. Jerónimo, Carta de Panmaquio, 49, n.15

colocado sobre ella. Así será decretado por el **Concilio de Auxerre** (a. 585). Probablemente tomaban por modelo a la hemorroísa, que sólo tocando el Manto de Cristo quedó curada. Al hacerlo así, las mujeres ya no necesitaban lavarse las manos, pero los varones sí.48

- -El **Papa San León I**, "El Grande" (440-461) recuerda en su Sermón V que el Stmo. Sacramento debe recibirse en la lengua.<sup>49</sup>
- -El **Papa San Agapito** (535-536) curó milagrosamente a un sordomudo al administrarle la Comunión en la boca.<sup>50</sup>
- -El **Papa S. Gregorio** "El Grande" (590-604) daba la Comunión en la lengua.<sup>51</sup>
- -En el **Sínodo de Rouen** (649-653) convocado por el Obispo Audeno, y celebrado bajo el Rey Clodoveo II, tratan de eliminar las faltas de respeto con que algunos sacerdotes y laicos trataban a la Eucaristía. Son conscientes de que comulgar en la boca es un remedio para conseguirlo.

Por eso se reafirman en el ejemplo de Roma desde hacía al menos dos siglos: se prohíbe la Comunión en la mano y se amenaza al sacerdote (o al diácono) que no cumpla estas disposiciones:

"...No ponga la Eucaristía en manos de ningún laico o mujer, sino que la deposite en la boca con

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> S. Cesáreo de Arlés, sermón 227, n.5

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Papa S. León I, "El Grande", en Patrología Latina, 54, 1385.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Papa S. Agapito, por S. Gregorio, Dial. III. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Papa S. Gregorio "El Grande", en Patrología Latina, 75, 103.

estas palabras: El Cuerpo y la Sangre del Señor te sea de provecho para la remisión de los pecados y para la Vida Eterna. Y si alguno quebrantare estos preceptos, por *menospreciar a Dios Omnipotente* y, en cuanto está de su parte, *deshonrarlo*, sea alejado del altar".<sup>52</sup>

-En el **VI Concilio Ecuménico** (III de Constantinopla, 680-681) se prohíbe a los fieles que comulguen por sí mismos, y se amenaza con la excomunión a los que tengan la osadía de hacerlo.<sup>53</sup>

Y es que en el s. VII ya se había llegado a una mejor comprensión de la grandeza del Misterio Eucarístico y del necesario Respeto para recibirlo con provecho.

Citemos a **S. Anastasio Sinaíta** (630-701) tratando de corregir los abusos y malas disposiciones en el templo. Después de citar a S. Pablo (1Cor 11,28 y ss) sobre el discernimiento para que la Eucaristía sea motivo de salvación, y no de enfermedad y condenación, pregunta a los fieles:

"¿Comprendes ahora cómo la enfermedad y muerte provienen, con la máxima frecuencia, de acercarse indignamente a los Divinos Misterios?"54

-El II Concilio de Córdoba (839) condenó a los casianos, que repartían la Comunión en la mano y apoyaban numerosas herejías.<sup>55</sup>

<sup>52</sup> Sínodo de Rouen, Mansi X, 1199-1200. Cit. Tb. Por el P. Zoffoli.

<sup>53</sup> IV Concilio Ecuménico. G.D. Mansi XI, 969

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> S. Anastasio Sinaíta, "Sermón de la Santa Sinaxis".

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> "Córdoba hoy", 21/02/2020.

- -Sto. Tomás de Aquino (1225 –1274) el "Doctor Angélico" nos dice: "Por reverencia a este Sacramento, ninguna cosa entra en contacto con Ella (La Eucaristía) a no ser que esté consagrada; por lo cual se consagran no sólo el corporal sino también el Cáliz", asimismo, las manos del Sacerdote, para tocar este Sacramento; de donde se deduce que a ningún otro le es lícito tocarlo" 56; texto muy claro que —como veremos más adelante- nos advierte que la Comunión en la mano es siempre una profanación.
- -S. Francisco de Asís (1182-1226) advierte: "Sólo ellos (los Sacerdotes) deben administrarlo, y no otros".57
- -El Concilio de Trento (1545-1563), de carácter dogmático, mantiene esta prohibición, que considera enraizada en la Tradición Apostólica: " (...) Siempre ha sido costumbre de la Iglesia de Dios, que los legos tomen la Comunión de mano de los sacerdotes, y que los sacerdotes cuando celebran, se comulguen a sí mismos; costumbre que con mucha razón se debe mantener, por provenir de Tradición apostólica".58
- **14.-** ¿Comprende usted que despreciar lo establecido por la Iglesia después de tantos siglos de perfeccionamiento, es oponerse al Espíritu Santo que la ha acompañado desde sus comienzos (Jn 14,16)? Veamos algún texto:
- -S. Agustín (354-430): "Sería locura insolente el discutir qué se debe hacer, cuando toda la Iglesia Universal tiene ya

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Sto. Tomás de Aguino, Sum.T. III O, 83, a.3

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> S. Francisco de Asís, Carta 2<sup>a</sup>, a todos los fieles, 35.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> C. de Trento, Sesión XIII, c. VIII)

una práctica establecida.<sup>59</sup>

- -Sto Tomás de Aquino (1225-1274): "Es una vergüenza ridícula y abominable que toleremos la violación de las tradiciones que desde la antigüedad recibimos de nuestros mayores."
- -El **Papa Pío XII**, (1876-1958), "el Doctor Supremo", quince siglos más tarde mantenía la misma postura: "Hay que reprobar severamente la <u>temeraria osadía</u> de quienes introducen intencionadamente nuevas costumbres litúrgicas, o hacen <u>renacer ritos ya desusados</u> y que no están de acuerdo con las leyes y rúbricas vigentes." <sup>61</sup>
- -El **C. Vaticano II** nos ofrece doctrina para descalificar la práctica a la que nos referimos: "No se introduzcan innovaciones si no lo exige una utilidad verdadera y cierta de la Iglesia."<sup>62</sup>

Por los resultados de la Encuesta, la gran mayoría de obispos consideró que se debía desechar el cambio; y como se ha demostrado no se trató de una innovación sino de un **anacronismo involutivo**, retrógrado, destructivo, como hemos recogido en el p. 6 de este apartado. Hay más textos conciliares:

"Aunque cada uno de los prelados por sí solo no posea la

33

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> S. Agustín, Carta 54,6, a Jenaro.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> Sto. Tomás de Aquino, S.T. II, I, Q. 97, art. 2, Decretales (Dist. XII. 5).

<sup>61</sup> S.S. Pío XII, Mediator Dei, 17

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> C. Vaticano II. S.C. 23.

prerrogativa de la Infalibilidad, sin embargo, si todos ellos, aun estando dispersos por el Mundo pero manteniendo el vínculo de comunión entre sí y con el Sucesor de Pedro, convienen en un mismo parecer como maestros auténticos que exponen como definitiva una Doctrina en las cosas de Fe y de costumbres, en ese caso, anuncian infaliblemente la Doctrina de Cristo."63

Como la inmensa mayoría de los obispos -convocados por el Papa a la Encuesta para resolver un grave problema sobre "cosas de Fe y de costumbres"- convino en rechazar el rito de la Comunión en la mano, como hemos señalado en el p. 5, esta orientación conciliar fue pisoteada por los responsables de la Liturgia en Roma.

- También se incumplió el espíritu de la Ley Eclesiástica. Dice el canon 28: "(...), la ley no revoca las costumbres centenarias o inmemoriales, (...)<sup>64</sup> .No se revocó la Comunión en la boca, para no incumplir la letra de la ley; pero de hecho se anuló la ley, al aprobar junto a la "costumbre centenaria o inmemorial" lo que esta había superado desde hacía más de un milenio.

Todo esto demuestra que NO EXISTEN FUNDAMENTOS EN LA TEOLOGÍA TRADICIONAL PARA JUSTIFICAR LA COMUNIÓN EN LA MANO.

15.- ¿Sabía usted que <u>tampoco existen fundamentos</u> <u>bíblicos</u> para justificar el rito de la Comunión en la mano, sino más bien para denegarlo?

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> C. Vaticano II, L.G. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> CIC, Título II, De la Costumbre, canon 28.

>Dios revela el contenido litúrgico en el Antiguo Testamento, del que Cristo no viene a abolir "ni una sola tilde". La Antigua Alianza es como un cliché que ha de revelarse en la Era Cristiana. En él descubrimos el respeto y el cuidado en recoger los instrumentos litúrgicos, el transportarlos sólo personas escogidas, las distintas atribuciones a sacerdotes, levitas y pueblo, etc. Ej.: "Pero a los hijos de Quehat, (Moisés) no les dio nada, porque tenían a cargo las cosas sagradas que debían transportar a hombros" (Num 7, 9).

En la primera etapa del traslado del Arca de la Alianza, desde la casa de Aminadab, la colocaron en un carro nuevo. "Uzza y su hermano conducían el carro....mas cuando llegaron a la era de Kidon, Uzza alargó su mano para agarrar el Arca porque el ganado vacuno se había resbalado". Uzza quedó muerto en el acto por haber realizado una misión que Dios no le había encomendado. El mismo David sintió Temor de Dios y decidió no llevarla de momento a su Ciudad (Jerusalén) sino a casa de Obededom. Allí permaneció tres meses" (1Cr 13, 7-14).

Al cabo de ese tiempo David dio instrucciones claras. "Solamente los levitas han de llevar el Arca de Dios, pues a ellos los escogió Yahvé para llevar el Arca de Dios, y para hacer el servicio ante Él para siempre".

Llamó a sacerdotes y levitas y les ordenó: "(...) Santificaos vosotros y vuestros hermanos para que podáis transportar el Arca de Yavéh, Dios de Israel,..." Y reconoció la falta motivo del castigo divino: "Pues por no haberla llevado vosotros la vez anterior, Yahvé, Nuestro Dios, nos ha castigado, porque no Le buscábamos conforme a la Ley". Y llevaron el Arca no en el carro sino a

hombros, "como había ordenado Moisés, según la Palabra de Dios" (1Cr 15, 2-15). Pues bien, los levitas de hoy serían los diáconos célibes, debidamente ordenados.

-Como hemos recogido en el p. 14, **S. Jerónimo** (347-420), hace una seria crítica a la Comunión en la mano. Este Doctor de la Iglesia, basándose en I Sam 21,5 expone: "Si quienes habían estado con sus esposas (los que acompañaban a David) no podían comer los Panes de la Proposición,... ¿Cuánto menos podrá ser violado y tocado por ellos aquel Pan que bajó del Cielo?" 65

>En el Evangelio encontramos dos momentos muy claros. Cuando Jesús realiza el Milagro de la multiplicación de los panes y los peces, que prefiguraba la institución del Gran Milagro de la Eucaristía, Él no entrega los panes directamente a las gentes hambrientas, sino a través de los apóstoles/discípulos: "Y habiéndolos partido, los entregó a los discípulos y estos a las gentes" (Mt 14,19). S. Lucas nos habla de 72 discípulos, a los que envió delante de Él para predicar y con poder para curar enfermos, expulsar demonios,... (Lc 10, 1-12; 17-20). Como en el párrafo anterior, los discípulos del texto evangélico serán hoy los diáconos célibes, debidamente ordenados.

-Encontramos otro claro ejemplo cuando Cristo resucitado **ordena** a la Magdalena (Jn 20, 17): *iNOLl ME TANGERE!* (No me toques). El eco de estas palabras va calando ya en los primeros siglos de la Iglesia, como hemos visto en el p. 14. Y vemos cómo se prohíbe a los laicos tocar los vasos sagrados, incluso el altar. Y se revalida y actualiza cuando, llegada la madurez suficiente en la comprensión del Misterio Eucarístico, la Iglesia prohíbe la Comunión en la mano. Entonces se

\_

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup> S. Jerónimo, Carta de Panmaquio, 49, n.15.

cumple también el Salmo 81: "Abre bien tu boca y Yo la llenaré", en un pasaje en que Dios promete alimentar a sus fieles con "flor de harina y miel de la Roca".

### 16.- ¿Sabía usted que Cristo está presente en las Partículas que se desprenden de la Sagrada Forma?

Es Doctrina de la Tradición Eclesiástica ("Obra Maestra del Espíritu Santo") con fundamentos filosóficos y teológicos de los Santos Padres (Orígenes, Tertuliano, S. Hipólito, S. Atanasio, S. Cirilo de Alejandría, S. Cirilo de Jerusalén, S. Efrén, S. Jerónimo,...) de grandes doctores como Sto. Tomás de Aquino, pasando por concilios como los de Florencia y Trento, hasta nuestros días.

Por eso en la Liturgia se ordena que al recibir la Comunión, se utilice la Bandeja o Patena para la Comunión de fieles, que es distinta y siempre de mayor tamaño que la del Sacerdote, para asegurar mejor de este modo, la recogida de las Partículas Eucarísticas. Desde los comienzos del Novus Ordo se ordenó: "El que comulga responde amén, y recibe el Sacramento teniendo la patena debajo de la boca".66

S. Juan Pablo II nos dice: "La Bandeja para la Comunión de los fieles se debe mantener para evitar el peligro de que caiga la Hostia Sagrada o algún Fragmento". 67 Pero ¿Quién se preocupa del destino de las Santas Partículas al comulgar en la mano? ¡Y cuántos sacerdotes han escondido la Bandeja-Patena de los fieles!

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> M. Romano (03/04/1969), n. 117.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> "Redemptionis Sacramentum" (25-03-2004) (n.93).

### 17.- ¿Sabía usted que la Comunión en la mano contribuye a que se pierda el sentido de lo sagrado?

Un objeto es **Sagrado** cuando se ha segregado, separado del uso normal, para dedicarse en exclusiva al Culto Divino. Al Comulgar en la mano, el rito se hace más sensorial y la simbología recuerda mejor lo que es una comida vulgar; pero al someter lo Santo a los sentidos (al tacto) al humanizar lo divino, al naturalizar lo sobrenatural, se pierde el sentido de lo sagrado: se produce una **DESACRALIZACION** en el Misterio más importante para la Fe, vaciándolo de buena parte de su contenido y eficacia.

Comulgando en la mano el rito se degrada: el Santísimo es tratado en cierto modo como un objeto... sagrado, pero un objeto; como una cosa... un tanto especial, entre mis cosas. No es de extrañar que después de haber manoseado al Santísimo, el comulgante vuelva al banco y se siente.

Es difícil entender que, con ese gesto vulgar, decimos Sí (Amén) a Cristo Crucificado, Misterio que se actualiza en el Sacramento. Es difícil imaginar que imitamos a la Madre de Dios pronunciando el FIAT (Amén) de Esclava del Amor de Dios, ofreciéndole toda nuestra libertad y poniéndonos a su servicio. ¿Cómo se puede reconocer en ese rito, del que se ha desterrado la solemnidad, la unión de la criatura con el Creador, la adoración a la Trinidad Santísima?

Insistimos: al acercarse al Misterio Espiritual a través del abuso de los sentidos, se produce el fenómeno contrario. No aumenta la Fe manoseando al Santísimo, sino que se degrada, se devalúa; porque —como dice Santo Tomás en el "Adorote Devote" - "La vista, el tacto, el gusto, en Ti fallan". Luego entonces, **no se** 

trata de excitar nuestros sentidos, sino de ahondar en la Humildad para potenciar nuestra Fe. Lo demás, el sentir su Presencia, lo dará Él por añadidura, cuando estime oportuno, en el corazón del comulgante, sin contar con los sentidos corporales. Es cuestión de Fe: "Bienaventurados los que crean sin haber visto", dice Jesús a Tomás (Jn 20,29).

Manosear al Santísimo (comulgar en la mano) lleva a la rutina, y el sentimiento de vacío ha de ser mayor. Siguiendo el camino de los sentidos ¿Cuál habría de ser el siguiente paso? ¿Hacer la Forma de gran tamaño (ya está ocurriendo) para ver si de este modo aumenta la Fe del comulgante, sin necesidad de aumentar las horas de catequesis eucarística? ¿Acaso habría que dibujar en la forma un posible rostro de Cristo en colores?

Si usted no cree que el Espíritu Santo ha decretado ya en la Historia de la Iglesia cómo debemos comulgar, se dedicará a imaginar el cómo. Pero, mejor, no lo haga. El que dio órdenes de cómo distribuir el maná en el desierto, ha enviado su Espíritu a la Iglesia para levantar el edificio de la Tradición, como Roca firme, como Faro que ilumina a todo el que busca la Verdad con sincero corazón.

Comulgar en la mano provoca una desacralización en cadena. Si podemos recibir al Santísimo en nuestras manos y darnos de Comulgar a nosotros mismos, qué más da que lo distribuyamos a los demás o que lo llevemos a los enfermos, como ministros más o menos extraordinarios. Y todo eso sin vestiduras especiales: ni albas ni sotanas ni roquetes,... sin reclinatorios. Si el nuevo rito (No la Biblia ni la Tradición) dice que la Comunión tiene que parecerse a una comida ¿Para qué arrodillarse? Mejor hacerlo sentados. ¿Qué los Reyes Magos se arrodillaron para adorar, y que es dogmático que los católicos

hemos de adorar en alma y cuerpo? "Son otros tiempos", piensan los que se han dejado contaminar por el espíritu mundano. A la humillación del Hijo de Dios en el Sacramento, los fieles mal orientados responden con un rito, en el que es casi imposible apreciar signos de Humildad. ¡Lamentable! ¡¿Cómo no se dan cuenta los pastores de que están destruyendo la verdadera Liturgia?! ¿Cómo no se dan cuenta de que ese rito sensorial provoca, lenta pero imparablemente, la pérdida de la Fe?

18.- ¿Sabía usted que existen documentos que demuestran que sectas protestantes y la Masonería infiltrada en la Iglesia, especialmente desde el s. XIX<sup>68</sup>, han tratado de conseguir que los Católicos comulgasen en la mano y de pie? En el siglo pasado ha habido importantes místicos que lo han denunciado. Baste citar al P. Gobbi, Fundador del *Movimiento Sacerdotal Mariano*. He aquí uno de los mensajes recibidos:

"(...) La Bestia con dos cuernos, semejante a un cordero, indica la Masonería infiltrada dentro de la Iglesia,... sobre todo entre los miembros de la Jerarquía. (...) Esta infiltración...ya os ha sido predicha por Mí en Fátima, cuando os anuncié que Satanás se introduciría hasta el vértice de la Iglesia...El fin de la masonería eclesiástica,... es el de destruir a Cristo y a Su Iglesia, construyendo un nuevo ídolo, es decir, un falso cristo y una falsa iglesia... Tiene como propósito justificar el pecado, ....Trata de atacar, de muchas maneras engañosas, la piedad eclesial hacia el Sacramento de la Eucaristía... se han ido suprimiendo gradualmente todos los

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> V. "Epistolario Roca-Encause", mencionado en la revista española ¿Qué pasa? (26/4/1976).

signos externos que son indicativos de la Fe en la Presencia real de Jesús en la Eucaristía,(...)<sup>69</sup>" (Genuflexiones, Comunión de pie y en la mano, ausencia de Adoraciones, etc.)

-Veamos sólo una muestra. ¿La cabeza del iceberg?

El 8 de mayo de 1969 el Consilium, organizador de la Reforma Litúrgica, se fundió, junto con la Sagrada Congregación de Ritos en la Congregación para el Culto Divino. En ambas etapas, el Secretario fue el Padre Annibale Bugnini, obispo desde 1972. Sus andanzas litúrgicas datan ya del pontificado de Pío XII, quien frenó la obsesión reformista del P. Bugnini; este actuó con doblez: quiso ganar méritos faltando a la verdad: "Se atribuyó la reforma de la Vigilia Pascual, cuando en realidad los cambios los introdujo el Santo Padre (Pío XII) en vez de él."

Fue luego Secretario de la comisión preconciliar de Liturgia (1960-1962), cargo del que fue relevado en ese año por Juan XXIII, así como de su cátedra de docencia en Liturgia en Letrán. Sin embargo Pablo VI lo nombró Secretario del *Consilium* en 1968 y, por tanto, responsable de confeccionar la nueva Misa, nuevos rituales para los sacramentos, nueva versión del Breviario,... y del rito de la Comunión en la mano. Y no ocultó sus intenciones reformistas:

"No se trata solamente de retocar una valiosa obra de arte

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> En Dongo (Como) el 13/6/1989. Del libro "A los sacerdotes, hijos predilectos de la Stma. Virgen María".

<sup>&</sup>lt;sup>470</sup> Madre Pascalina, monja alemana, Madrina de Pío XII, citada por el P. C. Theodore Murr en su libro: *The Godmother: Madre Pascalina, A Feminine Tour de Force.* 

sino, a veces, de dar estructuras nuevas a ritos enteros. Se trata, en realidad, de una restauración fundamental, diría casi de una refundición y, en ciertos puntos, de una verdadera creación nueva."<sup>11</sup>

Pues bien, parece comprobado –no sólo por sus obrasque Annibale Bugnini "fue un obispo masón." Pablo VI se dio cuenta, y cortó con sus servicios fusionando la Congregación del Culto Divino con la de los Sacramentos (11/7/75) y lo alejó de Roma al nombrarlo Pro-nuncio en Irán (5/1/76).

Como vemos, los seculares enemigos de la Fe se salen con la suya. ¿Por qué, entonces, seguir por el camino trazado por ellos? ¿Habrán alcanzado ya los más altos objetivos de infiltración en la Iglesia? ¡Qué ceguera la de muchos obispos!

**19.-** ¿Sabía usted que hay iglesias no católicas (sectas) que "comulgan" en la mano pero no creen en la Presencia Real de Jesucristo en la Eucaristía? Calvinistas y luteranos no creen en la transubstanciación, para otros se trata sólo de un recuerdo de la Cena del Señor.

**20.- ¿Sabía usted que** hay iglesias orientales -unidas o separadas de Roma- según el rito Bizantino, que tienen

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup>P. Annibale Bugnini, *Declaración de la C. de Ritos y del Consilium de Liturgia del 4/1/1967*, citado por Louis Salleron en *La Misa Nueva*, Ed. Iction 1978, p. 217.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Wikipedia, y muchas páginas de internet. Tito Casini, "El humo de Satanás". Florencia, 1975, pg. 150./ Andrea Tornielli, en "30 Giorni" en 1991/ María Mensajera, nº 41/.En la "*Lista Peccorelli*" figura con el nº 25. Se habría afiliado a la masonería italiana el 23 de abril de 1963, registrado con el nombre BUAN y nº de matrícula 1365/75.

prohibida la Comunión en la mano? Este rito, pensado para un acercamiento ecuménico (equivocado) ha resultado, pues, antiecuménico.

**21.- ¿Sabía usted que** Los últimos Papas y significados obispos, y cardenales, tampoco son

partidarios de la Comunión en la mano?

Nos referimos a cardenales como Juan Luis Cipriani, Francis Arinze, Robert Sarah (ex-Prefecto de la Congregación para el Culto Divino), y obispos como el mencionado Rodolfo Luis Laise, Jan Pawel Lenga, Albert Malcolm Ranjith, Antanasius Schneider, Carlo María Viganó,....



>S. Juan Pablo II: "El tocar las Sagradas Especies, su distribución con las propias manos, es privilegio de los consagrados" Y para que nadie interpretase de otra forma estas palabras, tres meses después, ante las cámaras de la televisión francesa, negaba la Comunión en la mano a los que así se la pedían, entre ellos la esposa del Presidente Giscard D'Estaing<sup>74</sup>.



El mismo año, declaró en Fulda (Alemania) que no estaba de

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> S. J.Pablo II, "Dominicae Cenae, 24-Feb- 80.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Visita a Francia, del 30 de mayo al 2 de junio de 1980. La foto, en la Basílica de Nôtre Dame. Véase la mirada del Presidente a su esposa, después de la corrección papal.

acuerdo con la autorización concedida a ese País<sup>75</sup> y se le vio negar la Comunión en la mano en numerosas ocasiones como en la canonización del trinitario Simón Rojas (3-7-1988) o en la foto adjunta.

¿Por qué después de estas fechas se le vio dar la Comunión en la mano en algunos lugares? Porque fue presionado, haciéndole creer que sería escandaloso prohibir lo que tan fraudulentamente se autorizó, o mostrarse en contra de lo que aprobaron algunas Conferencias Episcopales. Lo mismo que Moisés permitió el divorcio "*por la dureza del corazón de los Israelitas*". (Mt. 19, 8). Pero ni entonces ni ahora, es esa la Voluntad de Dios.

>Benedicto XVI, creemos que desde la Festividad del Corpus Christi de 2008 hasta su dimisión, administró la Comunión a los fieles según las normas que enseña la Tradición: de rodillas, en la boca, con bandeja y cirios. ¿Por qué Obispos y Sacerdotes no imitan al insigne teólogo y Papa?

Lo que hacían estos Papas era seguir lo que marcaba la Tradición, frente al Modernismo empujado por la Masonería eclesiástica. San Pío X, "Atalaya de la Tradición" lo había dejado claro: "En el acto de recibir la Sagrada Comunión hay que estar arrodillados, tener la cabeza medianamente levantada, los ojos modestos y vueltos hacia la Sagrada Hostia, la boca suficientemente abierta y la lengua un poco fuera, sobre el labio" 76.

**22.-** ¿Sabía usted que la Madre Teresa de Calcuta manifestó que el peor mal en el Mundo es el rito de comulgar en la mano?

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> Cfr. Entrevista por Stimme des glaubens, nov.1980, "Vox Fidei", n. 10-1981; "Chiesa Viva", n. 112; "Sol de Fátima", n. 82.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> S. Pío X (1835-1914), Catecismo Mayor, c. IV, n.643.

Lo afirmó el **Padre George William Rutler en 1989**, durante una homilía en la Iglesia de St. Agnes de Nueva York.<sup>77</sup>

La pregunta del Sacerdote fue: "Madre, ¿Cuál es a su criterio, el peor problema del Mundo? Ella contestó inmediatamente: "Vaya donde vaya, en el Mundo entero, lo que más triste me pone es ver a la gente recibiendo la Comunión en la mano". El Padre esperaría otra respuesta —la pobreza, el hambre,..- pero en el corazón de Madre Teresa resonarían las palabras del Señor: "A los pobres siempre los tendréis con vosotros, pero a Mí no siempre me tendréis" (Mt 26,11).

>En 2007, acabada la visita al Monasterio de la Santa Cruz (Austria), un seminarista cisterciense llevó a Madre Teresa al aeropuerto en su propio coche. Durante el trayecto le preguntó: ¿Cuál es la ofensa más grande que hacemos a Jesús? Y ella respondió con rapidez: "Comulgar en la mano"<sup>78</sup>.

Y es lógico: se trata de un rito inadecuado, causa de profanación y desacralización. Así se pierden Gracias. Si "la Gracia vale más que la vida" (Sal 62,4) y la Eucaristía es "la Vida del Mundo" (Jn. 6, 51), el rito aludido es un mal de primera magnitud. Por otra parte, Cristo sabe que cierta pobreza es una cruz salvadora, que mantiene a muchos unidos a Dios, mientras que siendo ricos le abandonarían. Recordemos lo del camello y el ojo de la aguja (Mt 19, 23-30).

23- ¿Sabía usted que supuestas apariciones del Señor o de la Virgen, extendidas por todo el Mundo, nos hablan de que el

<sup>77</sup> "The Wanderer", 23-3-89. "The Fatima Crusader", 3er, trim. 89.

45

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Testimonio de una persona de toda confianza, bien informada del hecho, que no desea darse a conocer.

Cielo no acepta el rito de la Comunión en la mano? No es un hecho aislado. En países como Argentina, Australia, Austria, Bélgica, Ecuador, España, EEUU, Guatemala, Italia, Méjico, Nigeria, Polonia,... se atribuyen al Cielo revelaciones que descalifican esa forma de comulgar. Incluso piden que se comulgue de rodillas: "Jamás un ángel me recibiría de pie", dice el Señor a la vidente italiana Débora.

No es de extrañar que Nuestro Jesús, haya comunicado a la vidente boliviana estigmatizada, Catalina Rivas: "No son ni 10 ni 20 los verdugos que destrozan Mi Cuerpo; son muchísimas las manos que lastiman Mi Cuerpo, recibiendo la Comunión en la mano: el trabajo sacrílego de Satanás."<sup>79</sup>

Más reciente, a finales de febrero de 2021, el Padre Freddy Leonardo Herrera, de la Parroquia de la Inmaculada Concepción de Bogotá, se puso a llorar durante la Misa al tener una visión en la que Cristo es pisoteado por las personas que comulgan en la mano. 80

- 24.- ¿Sabía usted que la práctica de la Comunión en la mano ha potenciado siempre, y de forma incalculable en las últimas décadas, el número de profanaciones y sacrilegios?
- **-S. Optato Milevitano** (s.IV) escribiendo contra Parmeniano, refiere la profanación sacrílega de quienes habían mandado echar la Eucaristía a los perros, y cómo estos habían mordido a sus dueños.<sup>81</sup>. Si no se hubiera permitido comulgar en la mano ni llevar la Eucaristía a las casas, el sacrilegio se habría evitado.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> Catalina Rivas. La Pasión, pg. 21.

<sup>80</sup> https://www.youtube.com/watch?v=t4aNK8ErUMk

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> S. Optato milevitano, L.2, c.19.

Las profanaciones y sacrilegios se han dado <u>por todo el</u> <u>Mundo desde el primer año de la autorización</u> (1969), como recoge el sacerdote italiano **P. Enrico Zoffoli**. 82

Pero citemos un caso de resonancia mundial ocurrido en España. ¡Qué pena! En noviembre de 2015, un mal nacido

acudió a 242 "eucaristías", y con las Formas robadas formó en el suelo la palabra PEDERASTIA. Fue en una sala dependiente del ayuntamiento de Pamplona. El sacrílego publicó en twitter las fotos del proceso: el



robo comulgando en la mano, la formación de la palabra, la postura final.

Tanta maldad contra el Sacramento que es "Fuente y Culmen de toda la vida cristiana" no puede concebirse sin una acción satánica directa sobre el culpable. ¿No es eso una "Coronación de espinas", en el siglo XXI? ¿El Estado que tales cosas permite, no recibirá su justo Castigo? Si el Sacerdote entregase la Comunión en la boca y esperase a que el fiel la consumiera, no habría pasado.

<sup>83</sup> Cat. I.C. n.1324, C. Vat. II, <u>LG</u> 11

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> P. Enrico Zoffoli, "La Comunión en la mano. El verdadero pensamiento de la Iglesia…" C. 11.

### B – LA RECEPCIÓN DE LA EUCARISTÍA EN TIEMPOS DE PANDEMIA.

#### B.1 – CONSIDERACIONES.

1 En otros momentos de la Historia, nunca se cerraron los templos ni faltó el Alimento Eucarístico a los enfermos. "Los Sacerdotes, –imitando al Buen Pastor- arriesgaban la vida

corporal por llevar la Vida Eterna a los enfermos. He ahí a **S. Damián** de Molokay entre leprosos, a **S. Roque**, luchando contra la peste en Roma a comienzos del s.XIV, sirviendo a los enfermos y curando a muchos sólo con la Señal de la Cruz.<sup>84</sup> Fijémonos en **S. Carlos** 



**Borromeo**, Cardenal Arzobispo de Milán, llevando él mismo la Comunión a los contagiados. Su cuerpo incorrupto, nos dice que su ejemplo ha de estar vivo hoy entre los pastores de la Iglesia. Recordémoslo brevemente. 85

Cuando el 11 de agosto de 1576, la plaga estalló en la ciudad de Milán, la mayoría de las autoridades huyeron. S. Carlos acudió directamente a la Catedral para orar y pedir ayuda a Dios. Luego, avanzó al epicentro del brote para conocer la

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> Tomado de la Carta *Apostasía Eucarística*, p.3 - https://comovaradealmendro.es/

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup>Art. de <u>Domenick Galatolo</u> en "Return to Order", transcrito por el "Centro Cultural Cruzada", de Colombia (3-5-2020). Muy resumido en esta cita.

realidad. Cuando se retiró a su palacio, encontró a funcionarios del gobierno que le pidieron tomara el mando de la ciudad, pues sus líderes, incluido el Gobernador, habían abandonado sus puestos, no sin antes prohibir las procesiones públicas y las ceremonias religiosas. S. Carlos dijo que esa razón provocaba la ira de Dios en Milán, y manifestó a las autoridades que la única cura era rezar y hacer penitencia más piadosamente que antes.

Este Buen Pastor comenzó a salir todos los días para visitar a los enfermos y moribundos. Conmovido por tanto sufrimiento, se ofreció como víctima expiatoria por los pecados de su Pueblo. Dijo: "Es tal el terrible estado de estas criaturas miserables que todo falta, tanto para el alma como para el cuerpo (...) Por la Gracia de Dios, cumpliré con mi deber al máximo."

Cuando la gente le pedía que evitara riesgos innecesarios, él respondía: "*Dios puede reemplazarnos*". Un hermano capuchino, James, que trabajaba en la leprosería dijo:

"Por lo general, va a la casa de ocio para consolar a los enfermos... a cabañas y casas particulares para hablar con los pacientes y consolarlos, además de satisfacer todas sus necesidades. No teme a nada. Es inútil tratar de asustarlo. Es cierto que está muy expuesto al peligro, pero hasta ahora ha sido preservado por la Gracia especial de Dios. Dice que no puede hacer lo contrario. De hecho, la Ciudad no tiene otra ayuda ni otro consuelo."

Pero no era imprudente. Respondió al Obispo de Brescia: "Desde el principio, decidí ponerme completamente en manos de Dios, sin descuidar los remedios comunes".

Muchos sacerdotes de Milán se escondieron por temor a la enfermedad. Algunos se negaron a unirse al Cardenal porque entraba en hogares infectados. S. Carlos se dirigió a ellos:

"Tenemos una sola vida y debemos gastarla para Jesucristo y las almas, no como lo deseamos, sino en el tiempo y en la forma que Dios desea. (...) "No olviden su Sacerdocio. No prefieran una muerte tardía a una muerte santa". Hubo sacerdotes que lo entendieron y sirvieron heroicamente a los enfermos,



Aunque la tasa de mortalidad y contagio era extremadamente alta, S. Carlos insistió en la oración y en la penitencia. Las <u>cenizas</u> (en señal de penitencia) se distribuyeron constantemente. Las campanas sonaban <u>siete veces al día para la oración pública</u> y el canto de los salmos. **Se llevaron a cabo <u>tres procesiones a la semana.</u>** En estas, S. Carlos caminaba descalzo, con un grueso cordón alrededor de su cuello. Todo se hacía

cumpliendo las normas de prudencia que había establecido:

Los fieles no se reunían entre la multitud y evitaban el contacto entre ellos. Las Misas no se cancelaron. Sólo se celebraron al aire libre si la iglesia estaba demasiado apretada. Ordenó más Misas que antes. Las clases de Catecismo fueron transferidas a las esquinas. Tenía lugares separados en la Iglesia para los afectados y fuentes separadas de Agua Bendita para ellos. Su consejo a todos era "considerar la plaga del alma más que el contagio del cuerpo". Y aconsejó a los sacerdotes: "No descuiden los medios humanos, como los medicamentos, los

mismos médicos y todo lo que se pueda usar para prevenir infecciones, ya que estos medios no se oponen a nuestro deber".

Como los contagiados no podían abandonar sus hogares para asistir a las Misas o procesiones, S. Carlos estableció diecinueve columnas en toda la ciudad. Al pie de estos pilares, se celebraban Misas públicas todas las mañanas. Esto permitió a los enfermos asistir a Misa todos los días, y a los sacerdotes distribuir la Sagrada Eucaristía a todas las víctimas a través de sus ventanas. S. Carlos iba casi todos los días a la leprosería para administrar los sacramentos; bautizaba a los recién nacidos y ungía a enfermos y moribundos.

Para la Navidad de 1577, la plaga había disminuido. Al final, de las 120.000 personas de Milán murieron 17.000, incluidos 120 sacerdotes (la mayoría entre los que habían huido; ninguno de los que ayudaron a S. Carlos). El balance contrasta con la ciudad de Venecia, más pequeña, en la que murieron 40.000 personas. ¿Por qué no tuvo Milán una pérdida mayor? S. Carlos responde:

"No por nuestra prudencia, que estaba dormida. No por la ciencia de los médicos, que no pudieron descubrir las fuentes de contagio, y mucho menos una cura. No por el cuidado de aquellos con autoridad que abandonaron la ciudad. No, mis queridos hijos, sino sólo por la Misericordia de Dios".

2 En la actualidad, la pandemia del Covid-19 ha puesto a prueba la Fe de la Iglesia en torno al Santísimo Sacramento; ha sido el crisol que ha separado la Fe auténtica de la que era superficial, rutinaria. Y como alguien ya ha denunciado, se ha caído en una Apostasía Eucarística, se ha perdido en gran manera, la Fe católica en la Eucaristía.

La Iglesia nos dice que el Sacramento de la Eucaristía es Jesús vivo, "en la Tierra como en el Cielo", y en la Tierra como cuando "al ponerse el Sol, todos los que tenían enfermos de diversas enfermedades se los llevaban a Él; y poniendo Él las manos sobre cada uno de ellos, los sanaba" (Lc 4,40). "Cuando se enteraba la gente dónde estaba Jesús, le llevaba los enfermos en camillas. En los pueblos, ciudades o aldeas donde llegaba, colocaban a los enfermos en la plaza y le rogaban que les dejase tocar al menos la orla de su manto; y los que lo tocaban se curaban" (Mc 6, 53-56).

Pero en estos momentos, la gente no se entera de esta maravillosa realidad. El 31 de enero de 1906, un maremoto amenazaba destruir la Isla de Tumaco (Colombia). Los fieles acudieron a pedir auxilio a Jesús Sacramentado. El Pueblo con su Párroco al frente, portando a Cristo en la Custodia, salieron hasta la playa para enfrentarse al mar. Y como cuando se encontraba con los apóstoles en la barca azotada por la tempestad (Mt 8,25), Jesús Sacramentado detuvo y desarmó la ola amenazante.

Hoy, sin embargo, la pandemia del Covid-19 ha demostrado que aquella Fe se ha perdido. La mayoría de los pastores abandonó a Cristo sacramentado; cerró los templos y huyo a esconderse con mascarillas, a refugiarse en la sabiduría y el poder de las autoridades humanas, de los enemigos declarados de Cristo y de su Ley. Todavía hoy, los sacerdotes se embadurnan de gel delante del Hijo de Dios antes de dar la Comunión, y alimentan el pánico de los fieles dentro de los templos. Ya no ven ángeles entre sus muros, sino virus escondidos que acechan a todos. Es

una fe esquizofrénica: Dicen que Jesús está en el Sacramento, pero se comportan como si estuviera muerto, o sin su Poder divino; como si pudiera contagiarse y contagiar a los que se acercan a adorarle y a recibirle. Y esta falta de Fe en los pastores se transmite a los fieles. Ciemos un ejemplo significativo:

Una mujer acude a comulgar en la mano en una iglesia de Bari (Italia). Al hacerlo se le cae la Forma al suelo, y la recoge pero no la consume. Va con Ella en la mano buscando algo. Se da cuenta el ayudante del Sacerdote y corre para preguntarle qué está haciendo. La mujer le responde: "Estoy buscando un cesto para tirarla. Se cayó al suelo y, con el Covid-19, hay que tener cuidado". Gracias a Dios, el ayudante, sin miedo al contagio, la consumió al momento. 86

Pues bien, el ejemplo denuncia el estado actual de la Fe de la Iglesia en la Eucaristía: **Una Fe de gel y mascarilla**. Muchos – demasiados- cardenales, obispos, sacerdotes y fieles se olvidan

de que si tienen Fe al Comulgar, "aunque beban un veneno mortal no les hará daño" (Mc 16,18). Actualizan a Pedro vacilante, que se hunde al caminar por el agua hacia Jesús, cuando deja que el miedo le robe la confianza en Él (Mt 14, 23-36). Lo malo es que con ellos se hunde la Iglesia.



En medio de este desierto poblado de miedo y cobardía, apareció como un oasis africano en el que la Fe, la valentía y el

53

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> Gloria.tv, tomado de la web LaFedeQuotidiana.it el 10 de enero de 2021.

sentido común alzaban la voz; y esta se ha escuchado en toda la redondez de la Tierra. Me refiero al Presidente de Tanzania **John Magufuli**, muerto el 17 de marzo de 2021, a los 61 años, "por una enfermedad cardiaca".

Era católico practicante (en la foto). Hacía un año de sus declaraciones en la Catedral de San Pablo, de la capital Dodoma (Domingo, 22 de marzo de 2020). Disfrutémoslas como agua fresca en el desierto:

"Os insisto, No tengáis miedo, no dejéis de reuniros para glorificar a Dios y alabarle (...) Las iglesias son lugares donde la gente puede buscar la verdadera curación, porque allí reside el Verdadero Dios". Y refiriéndose a la Eucaristía dijo: "EL CORONAVIRUS NO PUEDE SOBREVIVIR EN EL CUERPO EUCARÍSTICO DE CRISTO... Por eso no me asusté al recibir la Santa Comunión, porque sabía que, con Jesús en la Eucaristía, estoy a salvo. Este es el momento de construir nuestra Fe en Dios".

Por desgracia son muchos los obispos incapaces de entender que en cada pueblo, en cada ciudad, **el Templo católico es como el Monte Sión**, la Fortaleza inexpugnable en la que uno se siente a salvo. En lugar de llamar a sus fieles con las palabras del Profeta -"Venid. Subamos al Monte del Señor. A la casa del Dios de Jacob" (Is 2,3)- se han puesto de acuerdo con los poderes políticos para vaciarlos. Es como una silenciosa <u>Guerra Mundial contra Jesús Sacramentado</u> ¡Cómo los ha engañado Satanás, que sabe que su peor enemigo es el Santísimo

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> Religión la Voz Libre, 25/3/2020.

Sacramento! Con Él lo podemos todo, porque Él nos da la Fuerza para vencer (Fil 4,13).

Hasta la Naturaleza nos enseña el Camino. Un promontorio de lava, surgida de las entrañas de la Tierra, alza sobre un pueblo la Capilla de S. Miguel, como para indicarnos dónde está la solución a nuestros males y cómo obtener la victoria sobre nuestros enemigos. 88



Es normal que **los gobernantes** ateos crean que en el interior de los templos la gente puede contagiarse, lo mismo que en cualquier lugar público profano, porque no creen que Jesús esté vivo en su Templo.

Pero los obispos tienen el deber de coger el látigo y expulsarlos, gritándoles la Verdad: Que **en el Templo vive Dios con todo su Poder,** y que no tienen derecho a cerrarlos ni ordenar lo que en ellos debe hacerse. **No tienen derecho a robar a Dios lo que es de Dios**. Y los obispos deben "**obedecer a Dios antes que a los hombres**" (Hech 5, 29-31). Sin embargo, han decidido obedecer a los gobernantes y autoridades sanitarias, y aun sobrepasar los temores de estas. Ojalá no actualicen el lamento de **S. Ezequiel Moreno** (1848-1906)<sup>89</sup>, que se enfrentó en Colombia al

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> Capilla de S. Miguel, en el pueblo de Aiguilhe (Haute-Loire/Francia), románica, del s. X.

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup>S. Ezequiel Moreno (1848-1906). Español riojano y Obispo de Pasto (Colombia). Sus restos incorruptos descansan en el convento de Ntra. Sra. del Camino, en Monteagudo (Navarra-España). Cartas pastorales, p.244.

Liberalismo, vehículo utilizado por la Masonería en Hispanoamérica durante el s. XIX, para independizar las colonias de España:

"Día llegará en que la misma revolución –sagaz como su Jefe- se ría y menosprecie a los que la sirvieron o, de alguna manera, (le) pidieron favor o gracia. Es un error, y un error funesto de la Iglesia...transigir con los enemigos de Jesucristo y andar blandos y complacientes con ellos. Mayor estrago ha hecho en la Iglesia de Dios la cobardía velada de prudencia y moderación, que los gritos y golpes furiosos de la impiedad. ¿Qué bienes se han conseguido con las blanduras y coqueteos con los enemigos de Jesucristo? ¿Qué males se han evitado, pequeños ni grandes, por esos caminos? No se consigue otra cosa... que afianzar el poder de los malos, calmando -¡oh dolor!- el Santo Odio que se debe tener a la herejía y al error, y acostumbrando a los fieles a ver esas situaciones de persecución religiosa con cierta indiferencia" (...)

Conviene recordar lo que Cristo Jesús nos dice sobre la Obediencia, a través de una conocida mística:

"La tradición es multisecular. No cambio Yo nada de lo que fue dado por el Espíritu Santo a los anteriores Pontífices. La Comunión, tema muy grave...debe volver a lo que fue desde hace siglos (...) (¿Obedecer?) No a lo que es contrario al respeto que se Me debe (...) ¿Quién obedece? ¡Aquel que hace mi Voluntad!".90

 $<sup>^{\</sup>rm 90}$  Mensaje de Jesús a Margarita, Fundadora de la Legión de Almas Pequeñas, 6/4/ y 7/6 de 1979.

En verdad que si para un alma eucarística "un día sin Comunión es un día sin Sol", vivimos en momentos de tinieblas

#### B.2 LA COMUNIÓN EN LA MANO SIEMPRE ES UNA PROFANACIÓN, QUE CASI SIEMPRE ACABA EN SACRILEGIO.

Los que pretenden obligarnos a comulgar en la mano, nos emplazan a que cometamos una **doble profanación**:

-que lo recibamos con miedo y embadurnados de gel, como si cuando el Hijo de Dios abre sus brazos para darnos el abrazo eucarístico, algún virus se pudiera escapar al dominio del Todopoderoso allí presente, para contagiarnos. ¡Qué poca Fe tenemos!

-que lo toquemos con nuestras manos, que no han sido consagradas como instrumentos para el Culto Divino.

a) La Comunión en la mano de los laicos **es siempre una profanación**, lo sepan o lo ignoren los comulgantes, lo ignoren o lo hayan olvidado los "teólogos".

Una profanación es usar para el Culto Divino algo que habitualmente se emplea para actividades no relacionadas con ese culto, y a la inversa. Ejemplo: Si un sacerdote, para la consagración del vino, usa una de las copas con las que brindan en las fiestas sus amigos, está cometiendo una profanación. Y si alguien usa un cáliz consagrado para beber licores, también comete una profanación. Lo que se destina al Culto Divino se consagra: se segrega o separa del uso común y se bendice para ese fin exclusivo. Por eso en la Iglesia Católica se consagran

elementos esenciales del culto como el cáliz, los santos óleos,... y las manos del Sacerdote.

Si un laico comulga en la mano comete una profanación porque emplea objetos no consagrados —sus manos- en el acto más importante de la Liturgia: cuando Cristo, que se ha hecho presente para ser Comida Espiritual de los fieles, entra en el cuerpo de estos.

Es evidente que son distintas las funciones de las manos y de la



lengua. No se preparan las ofrendas (pan y vino) ni se ofrecen, ni se distribuyen, ni se exponen a la adoración, con la lengua, sino con las manos del sacerdote, instrumentos litúrgicos consagrados para ese fin.

La lengua es el lugar en que debemos recibirlo, de las manos de nuestro Padre Dios. Al

comulgar, literalmente se cumple la Palabra de Jesús: "Mi Padre es quien os da el verdadero Pan del Cielo" (Jn 6,32); de donde se deduce que las manos del Sacerdote son movidas por las manos de Cristo, lo mismo cuando consagra que si distribuye a los fieles la Sagrada Comunión.

Al acudir al comulgatorio en el que nos espera el Padre Dios para entregarnos a su Hijo; nosotros, como hijos pequeños, como bebés espirituales, sólo tenemos que obedecerle. Y Él nos dice: "Abre la boca y Yo te la llenaré" (Sal 81,10). Entonces, si no estamos en pecado mortal, comulgar en la lengua y de rodillas es la forma más humilde, digna y provechosa de recibir a Cristo. No es pues cuestión de anatomía sino de Fe, Amor, Respeto, Dignidad,... y Humildad; mucha Humildad.

b) Casi siempre acaba en sacrilegio porque la gran mayoría de sacerdotes y fieles se despreocupan de las "Sagradas Partículas" que se desprenden, en las que Cristo está presente. Esas "Partículas" acaban normalmente en el suelo, donde son pisoteadas por los que acuden a comulgar. Y eso es un sacrilegio formal, objetivo, lo sepan o no el sacerdote o el fiel, porque Cristo no se hace presente para ser pisoteado.

Es cierto que se pidió vigilancia para este aspecto: "Cuando la Sagrada Especie se deposita en las manos del comulgante, **tanto el ministro como el fiel** pongan <u>sumo cuidado</u> y atención a las Partículas que pueden desprenderse de las manos de los fieles,..."<sup>91</sup>

Pero ¿Cuántos ministros, junto con los fieles, ponen "sumo cuidado" en comprobar que no han quedado "Partículas"? Nos dice un valiente Obispo: "Con la Comunión en la mano, se necesitaría un milagro para que en cada Comunión no caiga alguna Partícula al suelo o quede en la mano del fiel".92

Para evitar estos sacrilegios, <u>que no la profanación</u>, habría que cumplir al menos estos requisitos, de Lógica elemental:

- 1-El comulgante consume (traga) la Sagrada Forma delante del Sacerdote.
- 2-Sacerdote y comulgante comprueban que no han quedado Partículas en las manos y dedos. Y en buena lógica, habría que **aplicar un paño húmedo sobre las manos** del comulgante,

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> Pablo VI, Instr. Inmensae Caritatis, 4. (29/1/73).

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup> Mons. Juan Rodolfo L. Laise, Comunión en la mano. Docs. e historia. 4ª ed. Bs. As. Conclusiones.

para retirar las posibles Partículas que se hayan depositado en ellas. Sí, no es extremismo. Las mismas precauciones que tiene el Sacerdote en el Altar (abluciones), habrá de tenerlas el laico que comulga imitándole. ¿O va a resultar que los laicos somos más dignos, y además en nosotros no hay posibilidad de diseminación de las Partículas Eucarísticas?

El laico que comulga en la mano imita a los sacerdotes que concelebran en el Altar. Es frecuente ver cómo el que preside hace llegar a los concelebrantes el Cuerpo de Cristo y cada uno se da de comulgar a sí mismo. Es lo mismo que ocurre cuando los fieles acuden en fila a comulgar en la mano delante del Altar. Y en justicia, las mismas precauciones (abluciones) habría que tener en ambos casos.

3-Utilizar **la Bandeja** para que si hay algún accidente, la Sagrada Forma no ruede por el suelo y las Sagradas Partículas no sean pisoteadas. Este instrumento ha de ser obligatorio tanto al Comulgar en la boca como al hacerlo -de forma incorrecta- en la mano.

De esta forma se evitaría el sacrilegio, pero no la profanación. Como Cristo nos ordena que seamos perfectos (Mt 5,48) (que lo intentemos de verdad), no hay justificación para que los laicos comulguen con las manos, como hemos explicado en I. A,6.

Por cierto, incluso en las concelebraciones habría que mejorar el rito: <u>Cada Sacerdote debiera comulgar con su Patena</u>, en la que es más fácil descubrir las Sagradas Partículas, que sobre un pañito (purificador) blanco; y cada uno purificar sus dedos de alguna manera: derramando agua sobre ellos y el Cáliz, mojándolos en un bol con agua, mediante un paño húmedo....

Otros sacrilegios se producen cuando personas que no están en Gracia de Dios se acercan a comulgar. Para que este gravísimo pecado no afecte al Sacerdote que administra la Comunión, este ha de **advertir desde el Altar** (además de colocar **carteles** bien visibles en las entradas al templo) que nadie tiene derecho a Comulgar si no está en Gracia. Debiera mencionar que no pueden hacerlo los que viven como parejas de hecho, los divorciados y vueltos a casar por su cuenta, los que llevan mucho tiempo sin confesar, los que pertenecen a otro credo religioso,... Especialmente necesario es este anuncio con motivo de celebraciones masivas: Bodas, Bautizos, Primeras Comuniones, Confirmaciones, funerales, romerías, fiestas patronales,...

## B.3- ¿QUÉ HACER CUANDO NOS NIEGAN LA COMUNIÓN EN LA BOCA?

Una Comunión Espiritual.

a) Si nos niegan la Comunión en la boca, hemos de volver a nuestro banco y, puestos de rodillas, <u>hacer una Comunión Espiritual</u>. Luego, si nos animamos, podemos acudir a la Sacristía para corregir al Sacerdote por negarnos un Derecho y por su falta de Fe.

Algunos piensan que la Comunión Espiritual es como un sucedáneo de la Comunión, una especie de "premio de consuelo", pero están muy equivocados. Dice **S. Leonardo** de Porto Mauricio:

"La Comunión Espiritual (especialmente la que se realiza porque resulta imposible la Comunión Sacramental) es,...un verdadero y riquísimo Tesoro que llena el alma de bienes

infinitos; y, según opinión de muchos y muy respetados autores, (...) la Comunión espiritual es tan útil, que puede causar las mismas gracias y aun mayores que la Comunión sacramental. En efecto, aunque la recepción real de la Sagrada Eucaristía produzca por su naturaleza más fruto, puesto que, siendo sacramento, obra por su propia virtud, puede no obstante suceder que un alma deseosa de su perfección haga la Comunión espiritual tan humildemente, con tanto amor y devoción, que merezca más a los ojos de Dios que otro comulgando sacramentalmente, pero con menor preparación y fervor". 93

Se dice que **Sta. Catalina** de Siena enseñaba esta misma doctrina. El conocido **P. Royo Marín**, OP, afirma: "Puede ocurrir que con una Comunión espiritual muy fervorosa, se reciba mayor cantidad de Gracia que con una comunión sacramental recibida con poca devoción."

La Comunión Espiritual fue ya considerada en el C. de Trento. 95 Que es muy del agrado de Cristo Jesús lo demuestran las "Comuniones místicas visibles" –verdaderos milagros eucarísticos- que se han producido en santos y en videntes, cuando han recibido la Sagrada Comunión directamente de Jesús, la Stma. Virgen o algún Ángel.

En esto recordemos lo que nos dice S. Antonio María Claret: "Esta Comunión, tan sencilla como provechosa,

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup> S. Leonardo de Porto Mauricio (1676- 1751) en "El Tesoro escondido de la Santa Misa," c. III, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup> P. Royo Marín, Teología Moral para seglares. Los sacramentos, p. 163.

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup> C. de Trento, Sesión XIII, c. 8.

consiste, después de haber hecho un acto de verdadera contrición, en hacer otros actos de deseos de recibir a Jesús Sacramentado y unirse con Él interiormente. (...) y es tan del agrado del Señor, que un día se apareció a la virtuosa Paula Maresca, Fundadora del Monasterio de Santa Catalina en Nápoles, y mostrándole dos vasos, uno de oro y otro de plata, le dijo que en el de oro guardaba sus comuniones sacramentales y en de plata las espirituales". <sup>96</sup>

Esta visión, apoyada y discernida por este Santo Obispo, nos deja claro que la Comunión espiritual no sustituye ni equivale a la Comunión Sacramental, salvo en el caso de no poder hacerlo, como ha ocurrido en estos casos de pandemia, en los que algunos han cerrado los templos y suspendido la celebración de la Santa Misa, o cuando sacerdotes equivocados quieren obligar a los fieles a profanar el Santísimo Sacramento mediante la Comunión en la mano. Fuera de esta circunstancia, sí nos otorga muchas gracias la Comunión Espiritual que, además, podemos hacer cuantas veces queramos y en cualquier momento y lugar.

Que podemos recibir las mismas gracias nos lo garantiza Cristo Jesús: "Pedid y se os dará" (Mt 7,7). Porque "¿Quién nos separará del Amor de Cristo?" (Rom 8, 35) Nadie: Ni los políticos, ni los pastores temerosos o infieles, ni los virus, ni los demonios, ni la misma muerte.

b) Un ejemplo didáctico.- Imaginemos: A cierta hora, un Amigo había quedado en darme un Regalo en su Casa. Pero sabiendo Él que, en contra de su Voluntad, no iba a poder entregarme personalmente su Regalo, me envía un

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> S. Antonio M<sup>a</sup> Claret, Catecismo Explicado, 4p.17p.

Mensaje: No dejes de acudir a mi Casa. Lo que te prometí lo dejo en una caja delante de la Puerta. Tómala. Es tuya. Ya hablaremos.

Y como yo sé bien que ese Amigo dice siempre la Verdad y que lo que promete lo cumple sea como sea, acudo a su Puerta, abro la Caja, beso el Regalo, y siento que mi corazón se esponja de alegría y de Paz, y arde en deseos de obsequiar también a mi Amigo de las formas que más le gusten; y estas, bien que las sé yo.

Explicamos el ejemplo (alegoría): En la Comunión sacramental se hacen presentes el Sacerdote mediador y Cristo mismo bajo la apariencia de Pan. Pero no es el Sacerdote, sino Cristo, quien me da la Gracia del Sacramento; y esta depende de mi disposición interior: pureza de alma, Fe, Humildad, deseos de santificarme al recibir al Santísimo en mi pobre morada,... De no ser así, las gracias recibidas son mínimas, llegando al sacrilegio si se recibe en Pecado Mortal, con la posibilidad de condenación (1Cor 11,29).

Cuando se comulga sacramentalmente, sólo durante unos minutos está Jesús vivo en nuestro pecho, dependiendo del grosor o la calidad de la Forma. Después de ese tiempo nos queda su Gracia (el Regalo en la alegoría), que ha de llenarnos hasta la próxima Comunión.

Pues bien, en la Comunión Espiritual no necesitamos del Sacerdote mediador, ni vemos a Cristo en apariencia de Pan. Pero sí queda en nosotros **su Gracia**, que "vale más que la vida" (Sal 62,4) y que puede ser la misma que si hubiéramos podido comulgar de las manos del sacerdote. Cristo me ama

y tiene poder para hacerlo. ¡Qué poco usamos la Fe que decimos tener! ¡Cómo olvidamos su Palabra que justifica lo que estamos diciendo! "Si alguno me ama, guardará mi Palabra (mis Mandamientos) y mi Padre le amará, y vendremos a él, y haremos morada en él" (Jn 14,23). Pues que no se nos olvide nunca, que también en las Comuniones Espirituales se cumple esa Palabra de Jesús (y tantas otras).

c) - ¿Cómo hacer bien la Comunión Espiritual?.- Lo mismo que en la sacramental, las gracias a recibir dependen de las disposiciones interiores de Fe, Confianza, amor, Humildad, la Pureza de alma,... Es algo serio. No es un juego, un tranquilizante de conciencia para quienes no desean cambiar de vida, ni arrepentirse de verdad.

Si el que está en pecado mortal fuera consciente de que puede condenarse en cualquier momento, no se acostaría sin haber hecho un acto de contrición sincera y, a la mañana siguiente, con toda su fuerza, se aprestaría para confesar y alejarse de lo que es la fuente de su pecado. Por eso dice el P. Royo Marín: "Los que están en pecado mortal deben hacer un acto previo de contrición, si quieren recibir el fruto de la Comunión Espiritual. De lo contrario, para nada les aprovecharía, y sería incluso una irreverencia, aunque no un sacrilegio". 97

Lo primero debe ser un **acto de contrición verdadera**, es decir con propósito de apartarnos de lo que nos hace pecar. Hace tiempo, en el rezo del *Señor mio Jesucristo* se decía: "(...) propongo firmemente nunca más

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> P. Royo Marín, o.c. p. 164.

pecar, apartarme de todas ocasiones de ofenderos, confesarme,..." Luego, una mano oscura, disfrazada de conveniencia, suprimió ese texto que otorga veracidad al propósito de enmienda.

Para el que no está en pecado mortal le basta una fórmula sencilla como: "Señor, ten misericordia de nosotros, porque hemos pecado contra Ti. Muéstranos, Señor, tu Misericordia y danos tu salvación". El que se encuentre en pecado mortal, puede rezar el Señor mío Jesucristo, con deseos de confesar lo antes posible, habiendo fijado ya el día de la confesión y el abandono de la vida de pecado. Hacer bien el acto de contrición es para imitar, en lo posible, a la Comunión sacramental.

>Demos una explicación teórica de las disposiciones o sentimientos que deben rodear a la Comunión Espiritual: Actos de de contrición perfecta (como hemos dicho), de Humildad ("Señor, yo no soy digno,...") de Fe ("Creo que estás presente en el Cielo y en el Santísimo Sacramento del Altar"), de Confianza ("sé que me amas, que has dado la Vida por mí; que deseas venir a mí para ayudarme/ para salvarme/...") sincero deseo de recibirLe ("Deseo recibirte sacramentalmente"), petición ("más no pudiendo hacerlo así ruego con todo mi amor, que vengas ahora. te espiritualmente a mi corazón. Ven, Señor Jesús"), silencio (unos segundos, pensando que de verdad Él viene, que nos ama y nos escucha aunque no sintamos su abrazo), alabanza y acción de gracias (Gracias por todo. Bendito seas por siempre, Señor). Se puede terminar con el clásico "Alma de Cristo, santificame,..."

- >En otro lugar, hemos ofrecido a los fieles esta fórmula, basada en el Mensaje de Reparación Eucarística, que el Ángel enseña a los pastorcillos de Fátima:
- -Señor, no soy digno...
- -"Dios mío, yo creo, os adoro, espero y os amo. Os pido perdón por los que no creen, no os adoran, no esperan y no os aman" (3 veces) Desearía recibiros sacramentalmente, mas no pudiendo hacerlo así, os ruego por medio del Corazón Inmaculado de María, vengáis con Ella espiritualmente a mi corazón. Ven, Señor, Jesús. Ven con el Padre y el Espíritu Santo a tomar posesión de todo mi ser. Entra, Señor, y libérame, sáname, purificame y reina en mi corazón (silencio). Oh Jesús, no permitas que me aparte de Ti. Gracias por todo. Bendito seas por siempre, Señor.
- -OTRAS FÓRMULAS: No hay una forma fija. Con las actitudes que aquí recogemos, cada uno puede expresarse como sienta en su corazón, y según el tiempo que disponga en ese momento.
- >S. Alfonso María de Ligorio proponía esta: "Creo, Jesús mío, que estás real y verdaderamente en el Cielo y en el Santísimo Sacramento del altar. Te amo sobre todas las cosas y deseo vivamente recibirte dentro de mi alma, pero no pudiendo hacerlo ahora sacramentalmente, ven al menos espiritualmente a mi corazón. (silencio) Y como si ya te hubiera recibido, te abrazo y me uno del todo a Ti. Señor, no permitas que me separe de Ti. Amén".
- >S. Leonardo de Porto Mauricio, después de avivar los sentimientos de contrición, humildad, Confianza, amor,...

decía: "Venid, Jesús mío, mi Vida y mi Amor. Venid a mi pobre corazón. Venid y colmad mis deseos. Venid y santificad mi alma. Venid a mí, dulcísimo Jesús, venid."

>S. José María Escrivá: "Yo quisiera, Señor, recibiros con aquella pureza, humildad y devoción con que os recibió vuestra Santísima Madre; con el espíritu y fervor de los santos".

# C – Respuesta a las objeciones más frecuentes.

1- Dicen algunos: Jesús dio en el Cenáculo la Comunión a los Apóstoles.- Pero esto no viene en el Evangelio. Es sólo una suposición. Y aun cuando hubiera sido así, los apóstoles estaban siendo ordenados de Obispos. Eran sólo 12 escogidos, no los miles de la multiplicación de los panes.

2- "Lo ha aprobado la Iglesia".- No fue una aprobación general sino una concesión, un "indulto", para los países en los que había arraigado esta práctica individualista, y rebelde a la normativa de la Iglesia. La aprobación fue en contra del parecer de la mayoría de Obispos del Mundo. ¿Y no representaban éstos a la Iglesia? Y el Papa, ¿Por qué lo prohibió en la Diócesis de Roma? ¿No es él quien mejor representa a la Iglesia? Tampoco se consultó a los laicos, que también son Iglesia. Además, cada Obispo tiene autoridad para autorizar o denegar ese rito. En esas circunstancias, decir que lo ha

68

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup> Mns. Rodolfo Luis Laise, "Comunión en la mano, documentos e historia", coment. 17.

aprobado la Iglesia no es decir toda la verdad.

3- "No es más santa la lengua que la mano".- Este es un viejo argumento empleado por protestantes y anglicanos contra "el Anticristo romano". Ya lo decía el hereje Martín Bucero (1491-1551) en Inglaterra —después de colaborar con Lutero en la mal llamada "reforma"- para alejar a sus fieles de la idea católica de que Cristo está realmente presente en el Sacramento: "Es supersticioso y malicioso pensar que las manos de los que realmente creen en Cristo son menos santas que sus bocas, o que las manos de los ministros son más santas que las manos de los laicos." <sup>99</sup>

A quien cae en esa apreciación tendríamos que preguntarle: "Entonces ¿Por qué se consagran las manos del sacerdote? ¿Por qué la Iglesia abolió esa práctica? ¿No es cierto que el Espíritu Santo ha ido perfeccionando a la Iglesia a lo largo de la Historia? El Maligno es muy retorcido. Suelta la piedra y se esconde. Pero la Verdad lo descubre y lo ahuyenta. Es evidente que son distintas las funciones de las manos y de la lengua, como hemos explicado en el apartado II-B.a. Remitimos allí.

4 - "No es una práctica nueva".- Pero sí superada y desechada por la Iglesia que, guiada por el Espíritu Santo, camina hacia su Perfección. La Comunión en la mano es hoy **más que un anacronismo**; produce una ruinosa involución

69

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup> Citado por D. Harrison en The Fisrst and Second Prayer Books of Edward VI. London 1968. Recogido por Mons Luis Laise, o.c. coment. 8.

porque cuando se utilizaba esta práctica no se comprendía con tanta profundidad el Misterio Eucarístico. Así lo confirma el documento de legalización, MD.

- 5- "Para los primeros cristianos, comulgar en la mano no significaba menos respeto que comulgar en la boca".- Para algunos sí. Pero la comparación no es válida, si los cristianos a los que se hace referencia no conocían otro modo de hacerlo, ni sus pastores lo habían prohibido. La predicación de los Santos Padres, ya desde el siglo II, exhortando a "comulgar con temor y temblor", y prohibiendo a los laicos tocar el cáliz e incluso el altar, está pidiendo a gritos la llegada de la prohibición de comulgar con las manos.
- 6 "En las manos es un gesto más natural".- Pero en la Sagrada Eucaristía nada es natural. Todo es sobrenatural. Las apariencias no nos dan la Vida.
- 7- "Es mas higiénico comulgar en la mano".- Es un argumento blasfemo, porque presupone que el Cuerpo de Cristo puede contagiarse y contagiar, que Cristo ha perdido su poder sanador y salvador. Denota, además, muy poca Fe. Jesús, con su Manto, que tocaban los enfermos, incluso los leprosos, curó a la hemorroísa, ¿Y su Cuerpo va a transmitir enfermedades? Pues bien, en la administración de la Sagrada Comunión, <u>las manos del Sacerdote son</u> más que el Manto <u>de Cristo: son sus Santas y Venerables Manos</u>, revestidas de las del Sacerdote.

Nos dice S. Hipólito (s. III): "Todo fiel se apresurará a recibir la Eucaristía. Si la recibe con Fe, nada podrá hacerle daño, ni

aun cuando le fuere administrado un veneno mortal. Son palabras que se apoyan en las de Cristo: "...si toman un veneno no les hará daño" (Mc 16,18). Como se ve, no es cuestión de higiene sino de Fe y dignidad.

8 - En caso de aglomeración de fieles, hay que contar con ministros extraordinarios para dar la Comunión, a fin de que la ceremonia no se alargue.

Es una tentación. Cristo no entregó su Cuerpo a las multitudes del Monte de las Bienaventuranzas. Allí ofreció sólo un símbolo eucarístico, y les alimentó con el Pan de su Palabra. Pero su Cuerpo y su Sangre los reservó para la intimidad del Cenáculo. Por eso, una celebración multitudinaria (romerías, por ej.), o se organiza bien (suficiente número de Sacerdotes, acólitos y comulgatorios) o se deja sólo en una celebración de la Palabra.

En estos casos, además, hay que tener en cuenta lo que advierte la Instrucción *Redemptionis Sacramentum*: "Si existe peligro de profanación, no se distribuya a los fieles la Comunión en la mano". <sup>101</sup> iY en cuántas romerías, bodas, entierros,... se da ese riesgo! iCuántas personas acuden a Misa sólo el día de la fiesta, y se acercan a comulgar sin confesar!

9- En algunas parroquias en las que por la escasez de sacerdotes no tengan regularmente Misa Dominical, es bueno que alguna monja o algún seglar, como ministros extraordinarios, celebren la Palabra y repartan la Comunión.

<sup>100</sup> Ver nota 17

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup> S. J.Pablo II, Redemptionis Sacramentum, 19/03/2004, p. 92.

Nueva tentación. Si faltan Sacerdotes, lo primero es **hacer "rogativas"** para que el Dueño de la Mies envíe obreros a su Mies (Mt 9,38); no es solución disfrazar a los laicos de sacerdotes, por muy santos que parezcan.

Lo siguiente sería que **en el Arciprestazgo se organizase un servicio de autobuses o coches particulares** para trasladar a los fieles a las parroquias más próximas. Para la asistencia a fiestas, ver a famosos, escuchar mítines, o para excursiones profanas, la gente no vacila en coger el autobús; con mucho mayor motivo para asistir a la Misa Dominical y alimentarse con el Santísimo Sacramento.

En último caso, si no hay Misa, se puede organizar a los fieles para que recen el Rosario y mediten la Palabra de Dios y **hagan una Comunión Espiritual.** Como hemos dicho en II-B.3.a, recibirían las mismas gracias y se evitaría que seglares manipularan al Santísimo al hacer de ministros. El que un no sacerdote lleve la Comunión a los enfermos lo prohibió ya en el s. III el Papa S. Eustaquio.

# 10- Yo sigo las indicaciones de mi Párroco o de mi Obispo

Pero hemos de obedecer a Dios —la Verdad, la Perfección—antes que a los hombres (Hech 5,29). Y la Voluntad de Dios se manifiesta en la Doctrina Tradicional de la Iglesia. Ocurre con frecuencia que ni sacerdotes ni obispos siguen el ejemplo del Papa, como ocurre con el que nos ha **dado S.S. Benedicto XVI** administrando la Sagrada Comunión de rodillas, en la boca, con bandeja y con velas o

cirios encendidos. En cuanto a la sana obediencia nos hemos referido en el apartado I-B.1.

### 11- No somos niños, para que se nos dé el alimento en la boca.

Es una objeción semejante a la 3ª, que ya hemos comentado. Volved allí. El texto tendría sentido en un restaurante pero no en el Templo. No se trata de un alimento cualquiera que debe asimilar nuestro cuerpo; al contrario: Al Comulgar hemos de ser transformados por Cristo, "asimilados" por Él, en Él y para Él". En nuestra Comunión diaria iremos creciendo en la Gracia divina, alimentados como niños por nuestro Padre Celestial. Por eso Jesús nos dice: "Si no os hacéis como niños, no entraréis en el Reino de los Cielos" (Mt 18,3).

### 12- La ceremonia es más rápida si se comulga en la mano.

Todo lo contrario. Los que comulgan según este modo reprobable, debieran: 1º- Hacer un acto de Adoración (M. Romano). 2º- El Sacerdote observa si la mano del comulgante está limpia (Doc. 3-4-85). 3º- El comulgante extiende la mano izquierda sobre la derecha. 4º- El Sacerdote muestra la S. Forma diciendo "El Cuerpo de Cristo", y espera a que el fiel responda Amén. 5º- El Sacerdote deposita la S. Forma en la mano del comulgante. 6º- Este la toma con la mano derecha y la consume delante del Sacerdote (Carta anexa a M. D.). 7º- "Tanto el ministro como el fiel, pongan **sumo cuidado y atención a las Partículas** que

pueden desprenderse de la Sagrada Forma."<sup>102</sup> Esto último casi nunca se cumple, y requeriría cierta <u>ablución de las manos del comulgante</u>, como hemos mencionado en I-B.2,b.

¡Tantas cosas y tanto tiempo para hacer algo que no está bien! La ceremonia se acorta cuando los fieles se disponen arrodillados a los pies del comulgatorio; pero tampoco es cuestión de rapidez sino de Fe, Humildad, Dignidad... Y a Dios no se le escatima el tiempo.

### II – "ANTE MÍ SE DOBLARÁ TODA RODILLA" (Is 45,23).

En esta segunda parte, nos fijaremos en tres aspectos, si bien podríamos extenderlos a otros campos, como los de la influencia de esta Palabra de Dios en el Arte y en la Literatura del Mundo Cristiano. En todos ellos vamos a profundizar en lo que nos dice la Palabra de Dios, paras luego confrontarla con lo que muchos hacen hoy en la Liturgia. Podemos preguntarnos: ¿No ha sido "humanizada", orientada al hombre más que a Dios?

En estos tiempos en que en los templos se escuchan guitarras eléctricas, bailes, danzas, números de circo, oraciones ecologistas, rituales no católicos e idolátricos,...resuena en nuestra memoria la Palabra de Dios: "En vano me rinden culto, enseñando doctrinas que son preceptos humanos" (Is 39,13.

<sup>&</sup>lt;sup>102</sup> S.C. Culto Divino, Instruc.Inmensae Caritatis, 4

Mt 15,9). "Cuando veáis en el Lugar Santo la abominación de la desolación, predicha por el Profeta Daniel,..." (Mt 24,15) Veamos:

# A) POSTURA LITÚRGICA DE INSTITUCIÓN DIVINA.

1 Dice el C. Vatic. I: "La Revelación Divina se contiene en los libros escritos y en las tradiciones no escritas que, recibidas de los Apóstoles de boca de Cristo mismo, o por los mismos Apóstoles bajo la inspiración del Espíritu Santo, transmitidas como de mano en mano, han llegado hasta nosotros. Estos libros del Antiguo y del Nuevo Testamento, íntegros en todas sus partes, tal como se contienen en la antigua edición Vulgata latina, han de ser recibidos como sagrados y canónicos... no solamente porque contengan la Revelación sin error; sino porque escritos por inspiración del Espíritu Santo, tienen a Dios por Autor, y como tales han sido transmitidos a la misma Iglesia".

2 Dice el C. Vatic. II: "Los mismos signos visibles que usa la Sgda. Liturgia, han sido escogidos por Cristo o por la Iglesia para significar realidades invisibles." Por eso mismo el Concilio manda: "Que nadie, aunque sea sacerdote, añada, quite o cambie cosa alguna por iniciativa propia en la Liturgia" (Ibidem).

3 En el A. Testamento, el mismo Dios dicta a su Pueblo el contenido litúrgico: objetos, ornamentos. ofrendas, óleos,

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup> C. Vaticano I, Ses. III, c.II.

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup> 2 –C. Vaticano II, S.C. c.1, 33

lugares, medidas, disposición de elementos, significado, forma de actuación, palabras de la bendición,... (Ex. 25, 9; y ss/Lev. 6, 3-4/ Num. 6, 22-27).

Para el culto se escogen materiales nobles; no como Caín que



escogía lo peor, o como Judas, que quería dar a los pobres el valor del perfume con que la Magdalena ungía a Cristo, en la más espontánea y bella ceremonia litúrgica de la Contrición.

Así, por ejemplo, el Arca de la Alianza (símbolo de nuestro Sagrario) habrá de recubrirse de oro puro por dentro y por fuera (Ex. 37, 21). En el Santuario arderán constantemente lámparas (Lv. 24, 1). De cada ofrenda "se presentará

**por elevación una pieza reservada a Yavé"** (Lv. 7, 14). De aquí el que, en el Ofertorio de la Misa, se ofrezca por separado lo que luego se va a consagrar por separado. El incienso se quemará por la mañana y al atardecer (Ex. 30, 7).

Cuando el Sumo Sacerdote Simón derramaba el zumo de la vid al pie del altar, los hijos de Aarón tocaban las trompetas, con fuerte sonido, para avisar que se hallaban ante el Altísimo. Entonces, todo el Pueblo a una, caía rostro en tierra para adorar al Señor, al Santo de Israel. Cuando acababa la ceremonia, todo el Pueblo volvía a postrarse para recibir la bendición del Sumo Sacerdote (Ecco. 50, 17-23). Esto nos recuerda, respectivamente, los toques de campanilla para arrodillarse en la Consagración y el final de la Misa para recibir la bendición.

Por boca del Profeta Isaías, el mismo Dios se reserva para Su Liturgia una forma concreta de expresión corporal: "ANTE MÍ SE DOBLARÁ TODA RODILLA" (Is. 45, 23). "De novilunio en novilunio, de sábado en sábado, toda carne vendrá a postrarse ante Mí, dice Yavé" (Is. 65, 23). ("De sábado en sábado". Hoy: de Domingo en Domingo, o cada día). Por eso el Sto. Profeta David nos exhorta: "Venid, postrémonos en Su Presencia, DOBLEMOS NUESTRAS RODILLAS ante Yavé, Nuestro Hacedor" (Sal. 95,6). "POSTRAOS ANTE EL SEÑOR EN EL ATRIO SAGRADO" (Sal 28,2).

- 4 En el Nuevo Testamento, recordemos: Los Reyes Magos no conocían las Sagradas Escrituras, pero Quien les reveló el Nacimiento del Mesías grabó en sus mentes los dones que habían de ofrecerle, y en sus corazones la forma de adorarle: "(...) vieron al Niño con María, su Madre, y postrándose de rodillas le adoraron" (Mt 2,11).
- Y S. Pablo nos lo confirma: "Al nombre de Jesús, toda rodilla se doble en el Cielo, en la Tierra y en los abismos, y toda lengua proclame que Jesucristo es el Señor, para gloria de Dios Padre" (Fil 2,10-11). "Yo doblo mis rodillas ante el Padre, de quien procede toda familia en los Cielos y en la Tierra" (Ef. 3, 14-15).

Pues bien, NUNCA ESTAMOS MÁS ANTE DIOS QUE CUANDO VAMOS A COMULGAR. Seamos humildes. No seamos necios. Y <u>no despreciemos las profecías privadas</u>, "no apaguemos el Espíritu Santo" que las alumbra (1Tes 5, 19-23). Recordemos el Mensaje de Jesús a la vidente

### italiana Débora: "<u>JAMÁS UN ÁNGEL ME RECIBIRÍA DE PIE</u>". (citado en I-24)

Recordemos la enseñanza del Ángel de Portugal.-Primera aparición: (supone sor Lucía que en la primavera de

1916) "¡No temáis! Yo soy el Ángel de la Paz. Orad conmigo. *Y arrodillándose en tierra*, dobló la frente hasta el suelo. Transportados por un movimiento sobrenatural, le imitamos y repetimos las palabras que le oímos pronunciar: *Dios mío, yo creo, adoro, espero y os amo. Os pido perdón por los que no creen, no adoran, no esperan y no os aman"*. Lo repitió tres veces.

En la tercera aparición: "Se nos apareció por tercera vez, portando en la mano un Cáliz y sobre él una Hostia, de la cual caían dentro del Cáliz, algunas gotas de sangre.



El Ángel de Portugal enseña a adorar de rodillas a Cristo

Dejando el Cáliz y la Hostia suspensos en el aire, se postró en tierra y repitió tres veces la oración:

Santísima Trinidad, Padre, Hijo, Espíritu Santo, os adoro profundamente y os ofrezco el preciosísimo Cuerpo, Sangre, Alma y Divinidad de Jesucristo, presente en todos los sagrarios de la Tierra, en reparación de los ultrajes, sacrilegios e indiferencias con que Él mismo es ofendido. Y por los méritos infinitos de su Santísimo Corazón y los del Corazón Inmaculado de María, os pido la conversión de los pobres pecadores". 105

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup> Memorias de Lucía. 4ª Memoria, c.II,1.

Una mística española pone en boca de la Virgen esta enseñanza:

"Jesús te enseña que a Dios se le adora de rodillas"."Los judíos normalmente oran de pie. Jesús era fiel cumplidor de la Ley de Moisés, porque Él "no había venido a abolir la Ley sino a perfeccionarla y darle cumplimiento" (Mt 5,17). Es sorprendente la actitud del Señor ante algunas tradiciones farisaicas que tendían más a la letra que al espíritu (2Cor 3,6); y viniendo Él a enseñar "lo que es justo y santo" (Ef 4,24) rompe con tradiciones "que sólo son preceptos de hombres" (Mt 5,9), perfecciona lo imperfecto y hace aquello que es más grato a los ojos del Padre.

Los fariseos alzan su voz para orar; Jesús, en cambio, huye del bullicio y "sube al monte, a solas, para orar" (Mt 14,23); se aleja del mundo y se "va al desierto" (Me 1,12). En el Huerto de los Olivos, "Jesús se aleja de los discípulos como un tiro de piedra y, *puesto de rodillas, ora al Padre*" (Le 22,41). Si Jesús conserva esa actitud de reverencia y de profunda Humildad cuando se dirige al Padre, es porque la reverencia es imprescindible en la oración, lo mismo que lo es la Humildad. Jesús te enseña que a Dios se le adora de rodillas". <sup>106</sup>

### B) POSTURA LITÚRGICA ENRAIZADA EN LA SAGRADA ESCRITURA

Al ser un rito instituido por el mismo Dios, es lógico descubrirlo enraizado en la Sagrada Escritura para ilustrar, dirigir nuestras formas litúrgicas. Dice el teólogo alemán, Romano Guardini: "Si empleamos fórmulas de Adoración, sirvámonos de las de

79

1

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup> Consuelo. "Trono de la Sabiduría", 23.3.e

### la Sagrada Escritura". 107 Escogemos sólo algunos pasajes.

#### 1- Para orar y adorar:

- -De rodillas y con las manos alzadas oraba Salomón ante el altar de Yavé (I Re. 8, 54 y 11; Cro. 6,3)
- -De rodillas y con manos extendidas oraba Esdras (Esd. 9, 5).
- -De rodillas ora tres veces al día el Profeta Daniel en su casa (Dan. 6. 10).
- -El Rey Ezequías y toda la asamblea doblan las rodillas en el Templo del Señor (II Cr 29,29).
- -Todo el pueblo de Betulia dobla las rodillas para adorar y bendecir a Dios, al conocer la obra de Judit en el campo asirio (Jdt. 13, 17).
- -Mardoqueo se niega a doblar la rodilla ante Amán pues no desea adorar sino al Señor (Est. 13 14).
- -De rodillas adoran los Reyes Magos a Jesús. (Mt. 2, 11).
- -Los Apóstoles se postran ante Jesús cuando sube a la barca, después de caminar sobre las aguas (Mt. 14, 33).
- -El padre de una niña que acaba de morir, se postra ante Jesús para pedirle que la resucite (Mt 9 ,18)
- -Se postra ante Jesús una mujer cananea, para pedirle que cure a su hija endemoniada (Mt 15, 25).
- -De rodillas ante Jesús, el padre de un niño endemoniado pide la curación de su hijo (Mt. 17 14).
- -De rodillas habla con Jesús el joven rico (Mc 10,15).
- -El ciego de nacimiento, curado por Jesús, se postra ante Él, al saber que es el Hijo de Dios (Jn. 9 38).
- -Doblan la rodilla ante Cristo coronado de espinas, los sayones que se burlan de Él (Mt. 27. 29)

\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup> Romano Guardini, El Señor, t. II, n. 4, pg 349.

- -Los Apóstoles se postran ante Cristo cuando se les aparece en Galilea (Mt. 28, 17), y cuando Lo contemplan en la Ascensión a los Cielos (Luc 24, 52).
- -De rodillas recibe el martirio S. Esteban (Hch. 7, 60).
- -De rodillas ora Pedro para pedir la resurrección de Tabita (Hch. 9, 40).
- -De rodillas ora S. Pablo con los presbíteros de Éfeso en Mileto (Hch. 20, 36).
- -De rodillas ora S. Pablo a Dios Padre, para que el Espíritu Santo conceda el Don de Fortaleza a los creyentes de Efeso (Ef. 3, 14-16).

### 2 - Para pedir perdón:

- **S. Juan Crisóstomo** nos dice "Arrodillémonos, confesando nuestros pecados". <sup>108</sup> Sin duda que el Santo forjó su sensibilidad en la meditación de la Sagrada Escritura. Recordemos por ejemplo:
- -Los hermanos de José en Egipto se prosternan ante él para pedirle perdón (Gen 50,19).
- -Cuando S. Pedro pregunta a Cristo cuántas veces ha de perdonar, el Señor le pone la parábola del rey que perdona las deudas al siervo que, de rodillas, le pide tiempo para pagarle. (Mt 18, 26-27).
- -El leproso arrodillado ante Cristo para pedirle su curación (Mc 1,40), es símbolo del pecador que confiesa sus culpas para obtener el perdón de Dios.

Por eso nos parece más perfecto el comienzo de la Misa en el rito latino, pidiendo perdón de rodillas. Lo mismo

<sup>108</sup> S. Juan Crisóstomo: Homilía sobre la Natividad del Señor".

que al ir a confesar, si no hay motivos de salud que lo impidan. Es Cristo quien actúa en cada sacramento.

#### 3 - Para dar gracias:

Uno de los diez leprosos curados, precisamente samaritano, vuelve a dar gracias a Jesús y ante Él se arrodilla, rostro en tierra. En esta postura permanece escuchando a Jesús, hasta que el Señor le ordena que se levante (Le 17,11). El texto nos llama a dar gracias de rodillas, después de la Comunión.

#### 4- Para recibir la Bendición:

-Al terminar el sacrificio, el Sumo Sacerdote "Simón, bajando, levantaba sus manos sobre la congregación de los hijos de Israel, para dar con sus labios la Bendición de parte de Dios... De nuevo se postraban en tierra para recibir de él la bendición" (Ecco 50, 22-23).

Otra llamada clarísima a arrodillarse al final de la Misa cuando el sacerdote va a dar la bendición. Basta tener en cuenta que todavía está el Sacerdote oficiando "in persona Christi", que es Cristo quien bendice.

- 5 A veces la postura de rodillas da paso a una postración sobre el rostro:
- -Abraham se postra en tierra cuando Yavé se le aparece en el encinar de Mambré (Gén. 18, 1 -3).
- -Moisés se prosterna en tierra cuando siente la presencia de Dios en la nube (Ex. 34, 8).

- -A la orden del Rey David, la Asamblea se postra para adorar, y bendecir a Dios (I Cro. 29, 20).
- -El Santo Job se echa en tierra para adorar (Job 1, 20).
- -El Profeta Ezequiel cae rostro a tierra al ver la Gloria de Dios (Ez. 1, 28).
- -Judit se postra rostro en tierra, para pedir a Dios les proteja del Ejército Asirio (Jdt. 9, 1).
- -Todo el Pueblo que seguía a Judas Macabeo se postra sobre su rostro, al establecerse el culto en el Templo (I Mac. 4, 54).
- -De igual modo obran los tres Apóstoles en el momento de la Transfiguración de Cristo (Mt. 17, 6).

## 6 - El arrodillarse, como acto de adoración, sólo ha de reservarse para Dios:

- -Los hermanos de José se prosternan ante él para pedirle perdón, pero les corrige diciendo: "¿Estoy yo acaso en el lugar de Dios?" (Gén. 50, 19).
- -Al ser tentado en el desierto, Cristo ordena al diablo: "Apártate Satanás, porque escrito está: Al Señor tu Dios adorarás y a El sólo darás culto" (Mt. 4, 10). Recordemos que el diablo había pedido a Jesús que se arrodillase para adorarle.
- -El Centurión Cornelio se postra a los pies de S. Pedro para adorarle, pero éste le dice: "Levántate, que yo también soy hombre" (Hch. 10, 25-26).
- -El Apóstol S. Juan se pone de rodillas ante el Ángel que le muestra las visiones, pero este le dice: "No hagas eso, pues soy consiervo tuyo y de tus hermanos los profetas, y de los que guardan las Palabras de este Libro. Adora a Dios" (Ap. 22, 8-9). Luego, también los Ángeles proclaman que el ponerse de rodillas es forma escogida para adorar a Dios.

#### 7 - Manifestación de la Liturgia Eterna:

El Sto. Profeta David anuncia la llegada del Reino de Cristo cuando dice: "Se postrarán ante El todas las familias de las gentes" (Sal. 22, 28). "Se postrarán ante El todos los reyes; le servirán todos los pueblos" (Sal. 72, 11). "Todas las gentes que Tú hiciste, vengan, Señor, a postrarse ante Ti y honren tu Nombre" (Sal. 86, 9).

El Apóstol S. Juan nos narra la visión celeste de cómo, ante el Cordero de Dios, "Los ancianos cayeron de rodillas y adoraron" (Ap. 5, 14). Es algo que hace incomprensible que en el Novus Ordo se permita a los fieles estar de pie, mientras el Sacerdote eleva y expone a Cristo Eucaristía, señalando: "Este es el Cordero de Dios,..." ¿Por qué no se hace "en la Tierra como en el Cielo" también a nivel ritual? Romano Guardini lo tenía claro. La Liturgia de la Misa en Latín, también. S. Juan Pablo II hizo una referencia clara a este importante detalle. ¿Por qué no se le hace caso? Recordemos:

"Allí donde sea costumbre que el pueblo permanezca de rodillas desde que termina la aclamación del Santo hasta el final de la Plegaria Eucarística, y antes de la Comunión, cuando el Sacerdote dice "Este es el Cordero de Dios..." es loable que dicha costumbre se mantenga" 109

¡Qué poco se valora esta exclamación de S. Pablo!: "Al Nombre de Jesús, se doble toda rodilla de los seres celestes, terrenales e infernales, y toda lengua confiese que Jesucristo es el Señor, para Gloria de Dios Padre" (Flp. 2, 10-11). Y si, como es justo, toda lengua ha de confesar "que Jesucristo es el Señor" ¡Qué

1

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup> Juan Pablo II. Redemptionis Sacramentum, n.43

desorientadas están las relaciones interreligiosas por parte de la Iglesia actual!

## C) POSTURA LITÚRGICA PLASMADA EN LA TRADICIÓN DE LA IGLESIA.

Entre los abusos postconciliares en distintos órdenes, a nivel litúrgico no sólo se introdujo la Comunión en la mano sino también el comulgar de pie, en un movimiento de ruptura generalizada con la Tradición. Pablo VI se quejó, pero no fue escuchado: "La Iglesia necesita dar marcha atrás, debido a las alteraciones en las ideas, en la vida social y en la misma vida religiosa. Necesita dar marcha atrás para apoyarse sobre la Roca de la Tradición viva, para avanzar con seguridad por los nuevos caminos"<sup>110</sup>.

Incluso se construyeron templos sin reclinatorios, de modo que ya muchos ni siquiera se arrodillan durante la Consagración; algo que denuncia la Stma. Virgen, con santa ironía, a través de una mística ya citada: "¿A qué alma piadosa se le ha ocurrido ese acto de piedad? Porque "semejante persuasión no procede de Aquel que os llama" (Gal 5,8). 111

Podemos decir que la Comunión de rodillas -enraizada en la Palabra de Dios- se va plasmando en la Tradición de la Iglesia a medida que se va profundizando en la comprensión del Misterio Eucarístico, lo mismo que la Comunión en la boca. Veamos sólo algunas muestras.

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup> Pablo VI. Audiencia del 28-3-1977

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup> Consuelo, Trono de la Sabiduría, 18.3. El influjo de Satanás.

- -S. Agustín (354-430): "Nadie come de esta Carne sin haberla adorado antes...pecamos si no la adoramos." 112 Notemos la importancia del texto: No adorarla externamente es pecado. Lo confirmará siglos más tarde el C. de Trento Y la forma más evangélica de hacerlo es de rodillas.
- -S. Juan Crisóstomo (s. IV), llamado "Doctor de la Eucaristía": "...A este Cuerpo, aun recostado en el pesebre, lo adoraron los Magos... Imitemos al menos a los extranjeros, nosotros los ciudadanos del Cielo". Y recordemos que los Magos se arrodillaron ante Jesús. En otra homilía, al exponer las condiciones para acercarse a la Sgda. Comunión dice: "...Arrodillémonos, confesando nuestros pecados".

-Constituciones de los Apóstoles (s. IV). Después de haber salido de la Asamblea los catecúmenos, penitentes, etc., y antes de la oración por la Paz, se manda: "No se acerque ninguno de los que no pueden. Cuantos somos fieles doblemos la rodilla". 114

**-Un pasaje de Walafrido Estrabón** (808-849) refiere que los hombres de su tiempo reciben la Comunión con los codos apoyados en las cancelas del Altar. Para ello habrían de arrodillarse. <sup>115</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup> S. Agustín. Enarr. in Ps. 98, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>113</sup> S. Juan Crisóstomo - Hom. 24, sobre la I Cor. n. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup> Const. de los Apóstoles. L. 8, c. 10, n. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup>Walafrido Estrabón (c.808-849), abad del monasterio de Reichenau. *Libellus de exordiis et incrementis quarundam in observationibus ecclesiasticis rerum*, II, 6.

-En las instrucciones de **Ulrico de Cluny** (s. XI) se habla ya del "*reclinatorium*", que se cubre con un lienzo para las ceremonias. <sup>116</sup>

-"En el rito de la Curia romana se considera tradicional en el s. XII el comulgar de rodillas, y el único que comulga de pie es el Obispo en el día de su Consagración. 117

-Pero citemos al franciscano **S. Antonio de Padua** (1195-1231). Es mundialmente aceptado el Milagro Eucarístico que por su intercesión tuvo lugar en Rimini (Italia) en 1227. El

lugar, la Plaza Grande (actual plaza Tres Mártires). Los protagonistas, S. Antonio y el jefe cátaro Bononillo; o, mejor, Cristo Sacramentado. Se conserva la Iglesia que conmemora el Milagro.



Ante cátaros (albigenses), valdenses,... era predicador invencible pues usaba la Palabra de Dios como "Espada de doble filo" (Heb 4,12) con tal maestría que el Papa Gregorio IX le llamó "Arca del Testamento" y el Papa Pío XII, "Doctor de la Iglesia", "Doctor Evangélico"; el pueblo "Martillo de los herejes". En Rimini se encontró con la oposición de Bononillo, jefe (obispo, dicen otras fuentes) de los cátaros quien, no pudiendo rebatir los argumentos del franciscano, le exigió la prueba que está por encima de la razón humana: el Milagro:

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup> Consuet, Cluniacenses Pl 159, 722. Citado por M. Righetti en H<sup>a</sup> de la Liturgia, II,n.305

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup> P. Jungman, S. I. El Sacrificio de la Misa, n. 544.

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup> Assidua, 10,2 (Biografía más antigua de S. Antonio, de 1232).

"Tendré encerrada por tres días una de mis bestias y le haré sentir el tormento del hambre. Luego de tres días, la traeré aquí, delante del público y le enseñaré un alimento preparado. Tú estarás al frente con aquello que tú consideras el Cuerpo de Cristo. Si la bestia, despreciando el forraje se apresura a adorar a tu Dios, yo me convertiré a la fe de tu Iglesia"

S. Antonio aceptó. Llegado el día, toma al Santísimo en una Custodia y se dirige a la plaza, abarrotada de curiosos. El Santo ordena a la mula: "En virtud y en el nombre de tu Creador, que yo siendo indigno, lo tengo en mis manos, te digo y te ordeno: avanza con prontitud y rinde honores al Señor con el debido respeto, para que así los malvados y los herejes comprendan que todas las creaturas deben humillarse delante de su Creador, a quien los sacerdotes tienen en sus manos en el altar".

Inmediatamente, el animal, rechazando el alimento del patrón (forraje, cebada), se acercó dócilmente hacia el religioso, dobló las patas delanteras ante la Hostia y permaneció así, reverentemente hasta que el Santo le ordenó levantarse. El hereje se convirtió y parece ser que, al modo de S. Pablo, colaboró con S. Antonio en la defensa de la Fe católica.



"En Rimini se conserva una capilla octogonal del s. XIV, construida, en el mismo sitio donde, según la tradición, se había levantado una columna en recuerdo del Milagro" (v. foto contigua).

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup> P. Ángel Peña O.A.R. Lima (Perú), "S. Antonio de Padua", pgs. 14 y 15, citando a Jean Rigauld.

Pues bien, parece evidente que "gracias a la pandemia" se ha podido descubrir que la Fe Eucarística de muchos católicos es inferior a la mula del hereje Bononillo y, quizás, inferior a la Fe de la Burra de Balaam (Num 22). Pero cambiemos; y pronto. No imitemos a las vírgenes necias.

-Aunque no sea un aporte doctrinal, traemos aquí, el



ejemplo del **Rey San Fernando** (1201-1252), modelo de cómo ha vivido España en su Historia, este Espíritu de Adoración Eucarística. Primo de San Luis, Rey de Francia, fue San Fernando (F.III) Rey de Castilla y León. Su grandeza humana, cultural,

política y cristiana es imposible describir en pocas líneas. Reconquistó casi toda Andalucía, Murcia, la parte final de Badajoz,... Un Rey que llevaba en el arzón de la montura de su caballo una imagen de la "Virgen de las Victorias", a la que rezaba el Oficio Parvo incluso en las campañas bélicas, en las que nunca fue derrotado; gran devoto de la Eucaristía, para cuya guarda mandó levantar las catedrales de Burgos y León, reconstruir otras, "edificar innumerables iglesias, conventos y hospitales, y tanto él como su madre, efectuaban importantes donaciones" 120

El insertar su figura en este trabajo es porque su muerte "es una de las más conmovedoras de nuestra Historia". En el Alcázar de Sevilla, ya enfermo, se declaraba a sí mismo Caballero de Cristo, siervo de Santa María, Alférez de Santiago.... Los papas Gregorio IX e Inocencio IV le habían

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup> Javier A. Richard, Fernando III, cruzado y santo. Eds. Absalón p.53.

proclamado «Atleta de Cristo» y «Campeón invicto de Jesucristo»...como Cruzado de la Cristiandad".

Era el 30 de mayo de 1252. Había pedido el Viático y se dispuso a recibir a Cristo –como ilustra el cuadro-<sup>121</sup> con toda su humildad y grandeza de espíritu, con los mejores signos penitenciales para recibir al Rey del Cielo, al Juez de vivos y muertos:

Revestido de sayal, **arrodillado** "sobre un montón de ceniza, con una soga al cuello, pidiendo perdón a todos los presentes, dando sabios consejos a sus hijos, con una vela encendida en sus manos,..." Con razón dice Menéndez Pelayo: «El tránsito de San Fernando oscureció y dejó pequeñas todas las grandezas de su vida». Y añade: «Tal fue la vida exterior del más grande de los reyes de Castilla: de la vida interior ¿Quién podría hablar dignamente sino los ángeles, que fueron testigos de sus espirituales coloquios y de aquellos éxtasis y arrobos que tantas veces precedieron y anunciaron sus victorias?» <sup>122</sup>

-El Concilio de Trento definió con claridad: "Si alguno dijere que en el Santísimo Sacramento de la Eucaristía no se debe adorar con culto de Latría, aun externo, a Cristo,... sea anatema". Este culto externo consiste sin duda en arrodillarse; así se deduce del canon 5, en la misma sesión, al recordar la Adoración de los Magos en Belén y la de los Apóstoles en Galilea.

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup> Detalle de "Las postrimerías de Fernando III el Santo. Virgilio Mattoni. 1887. Real Alcázar de Sevilla.

<sup>&</sup>lt;sup>122</sup> José M.<sup>a</sup> Sz. de Muniáin, S. Fernando III de Cast. y León, Año Cristiano, T.II, (BAC 184), 1959, pp. 523-531.

<sup>&</sup>lt;sup>123</sup> C. de Trento, ses. XIII, canon 6.

-El Papa **Pío XII**, no tuvo que enfrentarse a este problema, pero demostró -con palabras y obras- que arrodillarse ante Dios es la mejor forma para la Oración, y la que más engrandece al hombre. En un discurso incorporó el conocido lema: "<u>El hombre sólo es grande cuando está de rodillas"</u>. 124

Después del C. Vaticano II, el Culto Eucarístico ha sido atacado por el Modernismo introducido en la Iglesia, tratando de ocasionar en Ella una involución, una vuelta a los peores momentos. Algunos sacerdotes, abusando de su autoridad, llegaban a prohibir la Comunión de rodillas; se omitían otros signos de adoración como genuflexiones al pasar a la altura del Sagrario, las exposiciones del Santísimo,...

**Pablo VI** se lamentó desde los primeros años, como hemos visto (I-A, 4 y 5). También **Juan Pablo II**: "Hay sitios donde se constata un abandono casi total del culto de Adoración Eucarística. A esto se añaden, en diversos contextos eclesiales, ciertos abusos que contribuyen a oscurecer la recta Fe y la Doctrina Católica sobre este admirable Sacramento". <sup>125</sup>

La Iglesia ha salido al paso con diversos documentos, especialmente: Eucharisticum Mysterium (25-5-67), Inestimabile Donum (17-4-80), Redemptionis Sacramentum (19-3-2004),... y oportunas declaraciones de la Congregación para el Culto Divino, como la que vamos a recordar. Se trata de una carta que envía a un Obispo, de cuya diócesis la Congregación había recibido quejas. Le dicen que:

<sup>&</sup>lt;sup>124</sup> Pío XII, Discurso a los párrocos de Roma (13/3/1943). El deber de la Oración.

<sup>&</sup>lt;sup>125</sup> J.Pablo II. "Ecclesia de Eucharistia", 10.

"(...) Cualquier negativa de dar la Sagrada Comunión a un miembro de la feligresía, fundada en que se encuentra de rodillas para recibirla, es **una grave violación** a uno de los derechos más básicos del feligrés cristianos; a saber, el de ser ayudado por sus pastores por medio de los sacramentos". <sup>126</sup>

El hoy **Benedicto XVI** lo predicaba ya desde su puesto de Guardián de la Fe: "Quien aprende a creer, aprende también a arrodillarse, y una fe, o una liturgia que desconociese el arrodillarse, estaría enferma en uno de sus puntos capitales. Donde este gesto se ha perdido, se debe aprender de nuevo, para que nuestra oración permanezca en la comunión de los Apóstoles y los Mártires, en la comunión de todo el Cosmos, en la unidad con Jesucristo mismo". <sup>127</sup>

EN DEFINITIVA: Cristo reprende a los fariseos y escribas que trataban de encontrar errores en su predicación: "Bien dijo de vosotros Isaías: Este Pueblo me honra con los labios, pero su corazón está lejos de Mí " (Is 29,13. Mt 15,8). Y dice a la samaritana "...los verdaderos adoradores, adorarán al Padre en espíritu y en verdad (...) Dios es espíritu, y los que le adoran han de *adorarle en espíritu y en verdad*" (Jn 4, 23-24).

Nos dicen exégetas cualificados: "Espíritu" se contrapone a materialidad o letra muerta; "verdad", a sombra y figura. Espíritu y verdad, no es, por tanto, lo mismo que culto puramente interno, contrapuesto a culto externo. <u>Uno y otro son necesarios para adorar a Dios "en espíritu y en verdad"</u>. <sup>128</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>126</sup> Publicada en "Notitiae", nov-dic 2002.

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup> Card. Joseph Ratzinger, *Opera omnia. Teologia della liturgia*, Editrice Vaticana, Cit. Vaticano 2010, p. 183.

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup> Biblia Bover SI-Cantera. Coment. a Jn 4, 23-24.

Es decir: a Dios no se le engaña con buenas palabras, que no salen de un buen corazón; lo uno ha de ser reflejo de lo otro: "De la abundancia del corazón habla la boca" (Lc 6,45). Tampoco se le engaña con gestos litúrgicos vacíos. Cuando arrodillamos el cuerpo, estamos humillando el alma ante nuestro Creador, admitiendo su Voluntad sobre la nuestra,

reconociéndonos miserables pero confiando en su Misericordia de Padre. Así pues, el hombre debe tributar a Dios una adoración integral: en alma y cuerpo. Y la Palabra de Dios nos da abundantes muestras de cómo el cuerpo ha de doblar las rodillas ante su Señor.



Tenemos un ejemplo imborrable en el hoy **S. Juan Pablo II.** El 10 de

junio de 2004, iba a ser su última procesión del Corpus. Su cuerpo, achacoso, pero muy despierta el alma, que nunca muere. Sobre la plataforma del coche y sentado ante el Santísimo Sacramento, delante del reclinatorio, pide a sus acompañantes que le ayuden a arrodillarse.

Como se lo desaconsejan, insiste: ¡Quiero arrodillarme! Y al poco tiempo: ¡Aquí está Jesús! ¡Por favor! Con gran esfuerzo lo consiguió y, durante unos segundos, volvió a dar muestra a la Iglesia de cómo hay que adorar a Cristo, no sólo ante la Custodia, sino cuando se humilla para querer hacer de nosotros custodias vivientes: "Quien me coma, vivirá por Mí! (Jn 6,57). 129

93

\_

<sup>&</sup>lt;sup>129</sup> El relato de su ceremoniero, Konrad Krajewski, puede leerse en https://alfayomega.es/quiero-arrodillarme/

### D) UN ARTÍCULO EMOCIONANTE

Insertamos un artículo que podrán saborear especialmente los lectores de habla hispana. Escrito por el periodista Luis María Ansón, a raíz de la muerte del marino español Álvaro Urzáiz, fue publicado en ABC, el 11 de enero de 1962. Suponemos que D. Álvaro tendría en la mente el recuerdo del Rey Fernando III El Santo.

#### "TODAVIA EL HIDALGO"

Me llegan ahora, veladas por la distancia y la emoción, noticias conmovedoras de la muerte de Alvaro Urzáiz. Al escribir estas líneas, tengo la sensación de estar calcando palabras de Pérez del Pulgar, de dibujar para el lector asombrado un Barón de Castilla, un Grande de la España Imperial, un conquistador del viento, de la tierra y del mar.

Alvaro Urzáiz era un marino curtido a golpes de tragedia y de fuego en la Guerra de Liberación Española. Su vida ejemplar puede encontrarse repetida, sin necesidad de búsquedas minuciosas, en cualquiera de sus compañeros de armas. La Marina Española ha sabido conservar, por encima del cabalgar de los siglos, sus resplandores de honor y de gloria.

Hace todavía poco tiempo, Alvaro Urzáiz, con un cáncer abrasándole las entrañas, se fue a un hospital de Munich a

\_

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup> Del apéndice de nuestro libro "De Rodillas", 7ª ed., en el que incluimos otros https://mensajerosdelavida.es/

esperar, como todos los enfermos de cáncer, el descubrimiento de ese remedio que no llega. Los dolores intensísimos no arrancaban una sola queja del Marino español, ante el asombro de los médicos germanos. Extendido el cáncer a todo el cuerpo, cercana ya la agonía, Alvaro Urzáiz quiso recibir el Santísimo. Se aviso entonces con urgencia a un Sacerdote. Alvaro Urzáz estaba postrado en cama, inmovilizado, prácticamente inútil, abrasado de fuego, azotado cruelmente por dolores tremendos, al borde de la muerte.

Cuando le avisaron que el Santísimo llegaba, pidió su uniforme de gala, se levantó de la cama y vistió la prenda del orgullo y de la gloria. Luego, lentamente, prendió en ella sus condecoraciones, las Cruces de Guerra, las del Mérito Naval, la Placa de San Hermenegildo. Y con la vida que se le escapaba encerrada entre aquel mar de condecoraciones, con su uniforme de gala, vestido de azul y de heroísmo, Alvaro Urzáiz bajó paso a paso, avivando sus dolores crueles, arrastrándose, sin ayuda de nadie, hasta la puerta del hospital. Allí el marino español, España entera temblando en sus ojos, se cuadró militarmente, y esperó en aquella posición la llegada del Cuerpo de Cristo.

Un Sacerdote humilde vino con el Cáliz oculto entre paños negros, y el enfermo de cáncer, el moribundo hincó sus rodillas en tierra. Se nubló la vista del Sacerdote. Y la de los duros médicos alemanes. Tembló el hospital entero. Allí estaba vivo el espíritu de Alvaro Bazán, el de Churruca y Méndez Núñez, el de la España de todas las Grandezas y de todas las Conquistas. "Aes triplex circa pectus", dijo Horacio para describir el valor de los primeros navegantes. "Un triple bronce alrededor del pecho". Y de bronce, de oro, de amor y de nostalgias, de caballerosidad, de hidalguía, de dulzuras y de firmeza estaba hecho el corazón de Alvaro Urzáiz, Capitán de

Navio, Español del Siglo XX, orgullo de la raza.

Porque este Alvaro Urzáiz pertenece a un Pueblo que ama su Historia v su Tradición, que se mueve aún por Honor v por Hidalguía; que, aislado del materialismo torrencial que todo lo anega, produce todavía Hombres idénticos a aquellos Hidalgos que ensancharon el mundo, que formaron razas ubérrimas, e hicieron realmente fecunda la sangre de España.

Muy poco tiempo después, Alvaro Urzáiz dio el Alma a Quien se la dio. Su muerte hizo revivir los versos de Jorge Manrique. Según me dicen, acuden ahora las gentes al hospital para preguntar si todo esto es verdad, y se han producido conversiones. Yo no sé añadir una palabra más a este relato emocionado, porque también, a veces, la pluma exige su tiempo para la meditación y el llanto.

Luis M.<sup>a</sup> Ansón

#### III – "EL USO DE LA PATENA PARA LA COMUNIÓN DE LOS FIELES (BANDEJA) HA DE MANTENERSE", 131

Hemos hecho una breve mención al uso de este importante instrumento litúrgico en el apartado I-17. Sí, importante para el que tiene Fe; insignificante para el que ha perdido mucha Fe.

Como hemos dicho en la introducción, es lamentable, absurda y sibilina, la actitud de justificar la Comunión en la mano mirando a los comienzos de la Iglesia, y no fijarse en el

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup> J.Pablo II, Redemptionis Sacramentum, 93

Respeto que se predicaba entonces para evitar la caída al suelo de las Sagradas Partículas. Con el paso del tiempo, y por acción del Espíritu Santo, se eliminó lo primero y se ha mantenido lo segundo. Pero en estos tiempos de apostasía de los gentiles (2Tes 2,3), un espíritu de rebeldía al Espíritu Santo se ha apoderado de teólogos "duros de cerviz e incircuncisos de corazón y de oídos" (Hech 7,51) para manipular la Historia de la Iglesia y atacar la Presencia Real de Cristo en la Eucaristía.

En el tema de la Bandeja no podemos olvidar que tenemos un claro tipo (símbolo de carácter profético) en el Evangelio. Es en el Milagro de la Multiplicación de los panes. Ningún teólogo católico puede negar que se trata de un símbolo del inconmensurable Milagro de la institución de la Eucaristía.

En el Monte, Cristo ordenó a los discípulos: "<u>Recoged los trozos que sobraron, para que nada se pierda</u>" (Jn 6,12). Ellos obedecieron, utilizando unos canastos. Pues bien, una sensibilidad infinitamente mayor es la que necesita el hombre al alimentarse de la Eucaristía; y la forma de "que nada se pierda" es guardar las Sagradas Formas en el Copón y recoger los Sagrados Fragmentos en una Bandeja digna. Citaremos sólo algunos textos para las siguientes consideraciones:

A) Cristo está presente.- Está comprobado que cada vez que se usa la Bandeja, además de impedir que la Sagrada Forma llegue al suelo se depositan en ella Partículas Eucarísticas de diferentes tamaños, tanto más numerosas cuanto mayor es la afluencia de los comulgantes. Pues bien, en esas Partículas Cristo está presente. Recordemos la Sana Doctrina (2Tim 4,3) de la Tradición (2Tes 2,15):

- **-S. Cirilo de Alejandría**: "Reducido a pequeños Fragmentos, ...el Unigénito está en todo entero y sin partir, pues es uno en todas partes". <sup>132</sup>
- -Sta, Catalina de Siena, Doctora de la Iglesia: "Supongamos que se partiese la Hostia. *Aunque fuera posible hacer de Ella millares de Pedacitos*, en cada uno está todo Dios y todo Hombre, a la manera del espejo..." <sup>133</sup>
- **–El Concilio Ecuménico de Florencia** define: "Cristo está presente en toda porción de Hostia y de Vino consagrados". <sup>134</sup>
- -El Concilio de Trento: "Si alguno negare que en el Venerable Sacramento de la Eucaristía se contiene Cristo en cada una de las Especies y, divididas estas, en cada una de las Partículas de cualquiera de las dos Especies, sea excomulgado". 135

La presencia de Cristo en la Eucaristía no depende, pues, del tamaño de la Forma sino del Amor Infinito que Él nos tiene; para este Amor, la menor Partícula es excusa para hacer real su deseo de estar entre nosotros. Como decía **Gelasio** (s.V): "No recibimos mucho sino poco, para que caigamos en la cuenta de que no lo recibimos para saturarnos sino para santificarnos". 136

En el mismo siglo, el Obispo **Fausto de Riez** (410-495): "La recepción de la Eucaristía no está en la cantidad sino en la eficacia; puesto que el Cuerpo del Señor, al ser distribuido por el

<sup>&</sup>lt;sup>132</sup> S. Cirilo de Alejandría, Com. S. Juan, L.11, c.12

<sup>133</sup> Sta Catalina de Siena, Diálogo, P. III, C. 1.

<sup>134</sup> C. Ecuménico de Florencia. Decreto "Pro armeniis".

<sup>&</sup>lt;sup>135</sup> C. Ecuménico de Trento. Ses. XIII. Canon III. .

<sup>&</sup>lt;sup>136</sup> Gelasio. H<sup>a</sup> Eclesiástica. L-2, a31, n.6.

Sacerdote, tanto está en una Partecita pequeña, cuanto sabemos que está en el Todo". 137

Así pues, mientras los accidentes sensibles propios de una sustancia se mantienen (color, olor, sabor,...) permanece la naturaleza de esa sustancia: las migas de nuestra mesa siguen siendo pan. En la Eucaristía se ha producido la transustanciación del pan en el Cuerpo de Cristo, pero mientras los Fragmentos son visibles (signo del sacramento) existe la realidad del Sacramento: Cristo está presente. No se trata de caer en el escrúpulo buscando lo que no se ve, sino de ser correctos, lógicos, litúrgicos, sensibles, corteses, amables,... con el Hijo de Dios sacramentado.

El sentido de la palabra Fragmentos lo explica con claridad la Congregación para la Doctrina de la Fe: "Después de la Sagrada Comunión, no sólo las Hostias que quedan y las Partículas de Hostia que se han desprendido de ellas, y que conservan el aspecto exterior del pan, deben ser conservadas o consumidas respetuosamente, a causa del respeto debido a la presencia eucarística de Cristo, sino que también para los otros Fragmentos de Hostia (quod dalia Hostiarum Fragmenta) se debe observar lo prescrito sobre la purificación de la patena y el cáliz en las Normas Generales del Misal Romano". 138

La presencia de Cristo no depende, pues, de la apreciación subjetiva, de la opinión del sacerdote ministro. Tampoco es cuestión del tamaño de las Partículas. ¿Cuál sería

1

<sup>137</sup> Mons. Fausto de Riez, Hom 1,5

<sup>&</sup>lt;sup>138</sup> CDF. Decl. De Particulis et Fragmentis Hostiarum...(2/5/1972)

en tal caso al **calibrador eucarístico** a utilizar para desechar unas y aceptar otras? ¿Cuál su fundamento teológico después de conocer la Doctrina de la Iglesia? Y en el caso —imposible- de un calibrador, ¿Cómo podría medirse lo que no se recoge?

**¡Qué incongruencias!** Tan limitado desde que nace hasta que muere, el hombre es hoy capaz de reconocer la vida microscópica, pero le cuesta aceptar la Presencia Eucarística del Todopoderoso en Pequeñas Partículas.

Incluso sin instrumentos de tanta precisión, hay artistas que representan escenas en soportes diminutos. Existe un museo de miniaturas en Mijas (Málaga): "El carromato de Max".

Pero hemos visto una muestra asombrosa de dos obras del



artista asturiano **Herminio Álvarez**: "La Última Cena" está pintada en un grano de arroz.

Una iglesia, incluido el

reloj de la torre con su hora (las 12,40), un pájaro en el árbol,...está hecha sobre la cabeza de un alfiler. Ambas a todo color.

Las habilidades manuales de Herminio han sido superadas, en competencia desleal, por la Nanotecnología. Investigadores de



Technion, el Instituto de Tecnología de Israel con sede en Haifa, consiguieron grabar las 308.428 palabras del Antiguo

Testamento en un chip cuadrado de silicona, de o´5 mm, cubierto de oro. La llaman la "*Nanoblia*" que podemos ver en

la foto adjunta Es la más diminuta del Mundo.

Sin embargo, algunos teólogos, por su cuenta y riesgo, no admiten que Dios pueda comprometer su Amor hasta el punto de quedarse en pequeñas Partículas del Sacramento.



¿Será porque les falta Fe? ¿Será por la desidia y pereza que llega a que les resulte molesto poner cuidado y utilizar la Bandeja, en un acto tan grande y sublime como es administrar la Sagrada Comunión?

Conocida la Doctrina de la Iglesia, resulta **herético** – por la pérdida de Fe- y **sacrílego** –por las consecuencias-despreocuparse de las Santas Partículas (v. I-B.2,b)

B) Presencia inextensa.- De ello nos hablan los textos del apartado anterior, pero lo explica magistralmente **S.Antonio María Claret**, con símiles que hacen su enseñanza ideal para la catequesis de Primera Comunión o de Confirmación. Insertamos sólo unos párrafos, pero aconsejamos su lectura completa. 139

-"La presencia de Cristo en la Eucaristía es inextensa, es decir, **todo en cada parte**. Por eso, al partir la Sagrada Forma, Jesucristo no se divide, sino que queda entero en cada parte, por pequeña que sea. Lo mismo que cuando uno habla y le escuchan dos, aunque vengan otros dos a escuchar también oyen toda la voz. La voz se divide en doble número de oídos, pero sin perder

101

<sup>&</sup>lt;sup>139</sup> En nuestra publicación: "Hay que poner la Bandeja al administrar la Sagrada Eucaristía", c.II. www.mensajerosdelavida

nada. Esta comparación, que es de S. Agustín, puede ayudar a entenderlo. Pero me parece ya que preguntas:

-¿Es posible que todo el Cuerpo de Cristo esté en una pequeña Hostia? No sólo es posible sino que así es verdaderamente. Ya te dije, hijo mío, que Cristo está en el Sacramento al modo de sustancia: y a la manera que en una **pequeña simiente** está toda la sustancia o esencia de una planta, así también todo el Cuerpo y Sangre de Cristo



está en una pequeña Forma u Hostia Consagrada. En ti mismo tienes de esto una prueba: ¿No es cierto que en tus ojos, aunque tan pequeños, se representa la figura de un hombre entero, de una casa, etc.? Pues también puede ser, y es en efecto, que en una pequeña Hostia o Partícula esté contenido todo el Cuerpo de Cristo.

-Y si se parte o se divide una Hostia Consagrada ¿Se divide también el Cuerpo de Cristo?

-No, hijo mío, sino que queda todo en cada una de las partes, tan íntegro como antes de dividirse el Sacramento. ¿Te miraste alguna vez al **espejo**? Dices que sí ¿No es verdad? Pues bien, allí te veías, y te veías en todo él. Pero supongamos que se te cae y se hace pedazos. ¿Eres tú o el espejo quien se divide? Dirás que el espejo y, sin embargo, ¿No te ves en cada una de las partes de él? Pues he aquí que dividida la Hostia, no es Cristo quien se divide sino el Sacramento, o las especies sacramentales, quedando Aquel íntegro en cada una de sus divisiones. Y si me preguntas todavía:

-¿Es posible que siendo Jesucristo uno solamente, pueda estar a un mismo tiempo en tantos lugares cuantos son los Sagrarios con reserva, y sacerdotes que consagran una o muchas formas? -Te responderé que no sólo es posible, sino que no puede dudarse del hecho. Y esta verdad la verás equiparada con lo que sucede con **el Sol**. ¿No es cierto que a pesar de ser él uno solo, por muchos que sean los vasos llenos de agua que se le presenten, los ilumina a todos y en cada uno de ellos se vc el mismo Sol? Pues lo mismo sucede, aunque con la mayor perfección en este Sacramento: por muchos que sean los sacerdotes que consagren una o muchas formas, en todas y en cada una de ellas en particular, está Jesucristo realmente (...)<sup>140</sup>

C) La enseñanza de la Tradición.- Ya hemos visto (Apartado A) algunos textos de los Santos Padres. Vamos a añadir algunos más, para que quede claro que la desaparición de las Bandejas Eucarísticas ha sido obra de un viento contrario al de Pentecostés.

-Tertuliano (c.160-220): "El Sacramento de la Eucaristía, confiado por el Señor en el tiempo de la Cena, y a todos, lo tomamos también en las reuniones de antes del amanecer, <u>y no de mano de otros, sino de los que presiden</u> (...) <u>Sufrimos ansiedad si cae al suelo Algo de nuestro Cáliz o también de nuestro Pan"</u>.

-Orígenes (c.184-c.253): "Conocéis vosotros, los que soléis asistir a los Divinos Misterios cómo cuando recibís el Cuerpo del Señor lo guardáis con toda cautela y veneración, para que no se caiga ni un Poco de Él, ni desaparezca algo del Don consagrado. Pues os creéis reos, y rectamente por cierto, si se pierde algo por negligencia". 142

<sup>&</sup>lt;sup>140</sup> S. Antonio María Claret. Catecismo Explicado. 3ªp.Lec.VII.

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup> Tertuliano, De Corona, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>142</sup> Orígenes, siglo III, Homilía 13, sobre el Éxodo.

- **S. Jerónimo** (c.340-420), Doctor de la Iglesia: "Cuando vamos al Misterio... si cayere una Migaja nos ponemos en peligro..." <sup>143</sup>
- -S. Cirilo de Jerusalén (315-386). "Con cuidado, pues, habiendo santificado los ojos por contacto, *recibe el Santo Cuerpo, cuidando no pierdas Algo de Él*. Porque si si Algo perdieres, te perjudicas evidentemente, en esto como en algo de tu propio organismo. Porque dime: Si alguno te diese unas *Limaduras de Oro* ¿No las guardaría con toda diligencia cuidando no perder nada de ellas, ni sufrir menoscabo? ¿No procurarás, pues, con mucha más diligencia, que no se te caiga una Migaja de lo que es más precioso que el oro y que las piedras preciosas? 144
- -Rábulas de Edesa (411-435) aporta soluciones concretas: "Las Partículas del Santo Cuerpo que caigan al suelo, búsquense cuidadosamente... *si es en tierra, mézclese con agua*". <sup>145</sup> Esto ha de mantenerse hoy. Una vez recogida la Forma y Fragmentos visibles, colocar un paño húmedo en el lugar.
- -S. Efrén (306-373) llamado "el Arpa del Espíritu", con la misma claridad nos enseña en la siguiente paráfrasis: "Y extendiendo la mano (Jesús) les dio el Pan que con su diestra había santificado: Tomad, comed todos de Esto que ha santificado mi Palabra. Lo que ahora os he dado no lo juguéis pan. Tomad y comed y no piséis sus Migajas. Lo que llamo Cuerpo mío lo es en verdad. Una mínima Miga suya puede santificar a millones, y basta para dar Vida a todos los que la

<sup>&</sup>lt;sup>143</sup> S. Jerónimo. Coment Ps 147,14.

<sup>&</sup>lt;sup>144</sup> S. Cirilo de Jerusalén. Catequesis Mistagógica, 5,21.

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup> Rábulas de Edesa. Cánones para sacerdotes y clérigos.

### comen".146

Probablemente Sto. Tomás se inspiró en este pasaje, cuando escribió en el Adoro Te, devote: "Me inmundum munda tuo Sanguine, cuyus una Stilla salvum facere totum mundum quit ab omni scellere". (Límpiame a mí, inmundo, una sola Gota puede liberar de todos los crímenes al Mundo entero).

**-S. Cesáreo de Arlés** (470-542) recuerda el cuidado que se tiene al comulgar para que nada se caiga al suelo, basándose en ello para pedir la máxima atención en el templo a la Palabra de Dios. <sup>147</sup>

Ya en el s. VI, al ir a comulgar ponían *un mantel* para recoger los Sagrados Fragmentos, como se advierte en la Patena de Rita y Stuma. Sin duda, querían poner en práctica los avisos de S. Cirilo y S. Efrén.

**-En las Instrucciones de Udalrico de Cluny** (s. XI) se habla de *un Platillo* –(Scutella, nuestra Bandeja) que los hermanos debían tener debajo de la barba para impedir que algún Fragmento cayese a tierra." A tal fin, en otras partes como en Lieja, dos clérigos sostenían *un lienzo* extendido entre el sacerdote y el comulgante". <sup>150</sup>

**-Sto. Tomás de Aquino** (1225-1274) llamado el "Doctor Angélico" nos dice que después de la Consagración el Sacerdote junta los dedos índice y pulgar "para que si alguna Partícula se

150 Líber Ord. de los Benedicts., cita de M. Righetti, en H<sup>a</sup> de la Lit., t.II, pág. 461.

<sup>&</sup>lt;sup>146</sup> S. Efrén. Sermón 4 de la Semana Santa, n.4.

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup> S. Cesáreo de Arlés. Sermón 78, n.2.

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup> Cita de M. Righetti, Historia de la Liturgia, t.II, n. 302.

<sup>&</sup>lt;sup>149</sup> Consuet. Cluniac. PL 159, 722.

adhiriera a los dedos, no se desperdigue". 151

**-S. Antonio María Claret** (1807-1870 en el ya mencionado Catecismo, nos habla del Paño que, a manera de corporales para la Comunión de los fieles, sirve para recoger las Sagradas Partículas:

-"¿Cómo recibirás la Comunión?

-"Miraré con devoción la Sagrada Hostia; avivaré la Fe, la Esperanza, y el Amor; levantaré con las dos manos *el Paño* y

lo pondré bajo la barba; y sacaré un poco la lengua, de manera que descanse sobre el labio inferior." <sup>152</sup>

**-S. Pedro Julián Eymard** (1811-1868) Fundador de los "Sacramentinos". El Papa Pío XII le llamó en 1939 "Campeón de Cristo presente en el Sagrario". En la ceremonia de



canonización, Juan XXIII exhortaba a honrar y festejar "al que fue tan perfecto adorador del Santísimo Sacramento" (9/12/1962). En la 3ª estación de su *Viacrucis Eucarístico*, el

santo se lamenta: "¡Cuántas veces cae Jesús Sacramentado por tierra en las Santas Partículas, sin que nadie se dé cuenta".

-El Papa S. Pío X (1835-1914) con su santa lógica nos dice: "La Bandeja de la Comunión hay que tenerla de manera que recoja la Sagrada Hostia si llegara a caerse." 153 Para ello, el acólito debe acompañar

con la Bandeja el recorrido de la mano del Sacerdote hasta la

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup> Sto. Tomás de Aq. S.T. 3q.83,a. 5ad5.

<sup>&</sup>lt;sup>152</sup> S. Antonio María Claret. Cat. Explicado. 4ª p. Lec. VII.

<sup>&</sup>lt;sup>153</sup> S. Pío X. Cat. Mayor n. 644

boca del comulgante.

D) Constancia de este precepto litúrgico, después del Concilio Vaticano II.

La tradicional preocupación por las Sagradas Partículas se ha mantenido –al menos teóricamente- después del último Concilio. Mencionaremos algunos documentos:

- -La **Carta anexa** a "Memoriale Domini": "Póngase atención en no dejar caer ni dispersar los fragmentos del Pan Eucarístico" (p.5).
- -La **Ordenación General del Misal Romano** (3/4/1969). Contiene normas como:
- 80-c: La Bandeja ha de estar expuesta en la credencia. La llama "Patena para la Comunión de los fieles".
- 117. <u>"El que comulga responde Amén, y recibe el Sacramento teniendo la patena debajo de la boca".</u>
- 120. Terminada la distribución de la Comunión, el sacerdote,...recoge los Fragmentos si los hay".
- 254.b. Habla de utilizar el purificador si se comulga del cáliz.
- -"Declaración sobre los Fragmentos de Hostias consagradas" (2/5/1972): "Después de la Sagrada Comunión, no solamente las Hostias que quedan y las Partículas que de ellas se han desprendido y conservan el aspecto exterior de pan deben ser conservadas o consumidas reverentemente, …sino también respecto a los demás Fragmentos, se deben observar las prescripciones relativas a la purificación de la Patena y del Cáliz…"<sup>154</sup> Está refiriéndose a las Partículas del Copón y a los Fragmentos de la Patena.

107

<sup>&</sup>lt;sup>154</sup> S. C. Doctrina de la Fe., 2 de mayo de 1972.

- -Instrucción "Inmensae Charitatis" (29/1/1973): "<u>Tanto el Ministro como el fiel, pongan sumo cuidado y atención a las Partículas que puedan desprenderse de la Sagrada Forma</u>", n.4. 155
- -"Ritual de la Comunión fuera de la Misa" (21/6/1973). "Cuando se administra la Sagrada Comunión …póngase el corporal sobre el altar, <u>enciéndanse dos cirios</u>…<u>Utilícese la patena (Bandeja)</u>" (p.19).
- -"Misal Romano, tercera edición típica" (20/4/2000): "(Prepárense también) c) En la credencia: el cáliz, el corporal (...) la bandeja para la Comunión de los fieles,..."<sup>156</sup>
- -"Instrucción Redemptionis Sacramentum" [25-03-2004] <u>"La Bandeja para la Comunión de los fieles se debe mantener, para evitar el peligro de que caiga la Hostia Sagrada o algún Fragmento</u>".
- **-XI Asamblea General del Sínodo de los** Obispos [02-10-2005]<sup>158</sup>.- Habla del uso de la Bandeja, dentro de un contexto de respeto hacia todo lo que rodea la presencia viva de Cristo, frente a lo cual señala actitudes contrarias a corregir:

156 "Edityo typica tertia Missalis Romani" (2002), c. IV. 118-c.

<sup>&</sup>lt;sup>155</sup> V. cita 93

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup> Instrucción "Redemptionis Sacramentum" (19/3/2004), C. IV. 2.p.93.

<sup>&</sup>lt;sup>158</sup>XI Asamblea General del Sínodo de los Obispos (2/10/2005). Lema "La Eucaristía: Fuente y Cumbre de la vida y la Misión de la Iglesia". Instrumentum Laboris, 40 y 34.

"Algunas veces parece que en la Liturgia hay quienes obran como **animadores que deben atraer la atención del público sobre la propia persona**, en vez de actuar como servidores de Cristo llamados a conducir a los fieles a la unión con Él. (...)

En la Tradición de la Iglesia se ha creado un verdadero lenguaje de gestos litúrgicos orientados a expresar la recta Fe en la Presencia Real de Cristo en la Eucaristía, como por ejemplo, la cuidadosa purificación cálices de accidentalmente caen copones...cuando las Eucarísticas en el piso, la genuflexión delante del Tabernáculo, el uso de la Bandeja para la Comunión... la compostura y el recogimiento del celebrante,... Omitir o descuidar estos signos sagrados, que encierran un significado más profundo y amplio que su aspecto externo,...no contribuye a consolidar la Fe en la Presencia Real de Cristo en el Sacramento".

El Documento se queja de "ciertos actos que atentan contra el sentido de lo sagrado. Por ejemplo: la falta de cuidado en el uso de los ornamentos litúrgicos...así como también la falta de decencia en el modo de vestir de los que participan en la Misa; la semejanza de ciertos cantos usados en la iglesia con respecto a los cantos profanos; el tácito consenso de eliminar algunos gestos litúrgicos porque son considerados demasiado tradicionales, como la genuflexión delante del Santísimo Sacramento (...)"

Pero una brutal desobediencia a estas normas se lleva produciendo en las últimas décadas, señalando la pérdida de sensibilidad y de Fe en la presencia real de Cristo en el Santísimo Sacramento. Hay que combatir el orgullo y el amor mundano, para que se reaviven la Humildad y la Fe y con ellas se depure la Liturgia en el espejo de la Tradición.

## E) - Cuestión de sensibilidad y organización.

1- En las grandes celebraciones litúrgicas – romerías, fiestas patronales- todo parece perfectamente organizado salvo la administración de la Santísima. Eucaristía. Y así se escuchan, sin prisa alguna, lecturas, homilías, oraciones, cánticos... Pero surge, de pronto, una celeridad injustificada precisamente en uno de los momentos claves de la Misa: cuando Cristo completa su inmolación, no sobre el Altar de piedra sino en el pesebre de carne de los hombres, sus hermanos.

Al llegar este momento, surgen sacerdotes presurosos que, mezclándose entre los fieles, reparten la Santa Eucaristía sin bandejas ni genuflexiones, ni reclinatorios, alargando la mano... con posibilidad de accidentes: la caída de un Copón al suelo en la visita de J. Pablo II a Sevilla (España) es un triste recuerdo. S. Juan Crisostomo les diría: "¿Por qué corres? ¿Por qué te apresuras si ves al Cordero Inmolado?" 159

Si esto es así, cabe pensar que el Pan Sagrado es pisoteado por los mismos que se acercan a recibirlo. Y a nosotros, que -con el Cardenal Goma y tantos mariólogos- incluso creemos en cierta presencia espiritual de la Madre de Dios en la Eucaristía, a pesar de nuestra indignidad, se nos encoge el corazón y se nos saltan las lágrimas mientras nos preguntamos: ¿Cómo es posible?

Los sacerdotes debieran distribuirse en lugares señalados, provistos de suficientes acólitos, bandejas, reclinatorios, y de personas que ordenen el fluir de los comulgantes. Debieran poner especial atención en que consuman la Sagrada Forma

1

<sup>&</sup>lt;sup>159</sup> S. Juan Crisóstomo. Hom. sobre el cementerio y la Cruz, n. 3.

delante de ellos, para evitar la posibilidad de que haya robos sacrílegos. Si todo esto no se puede asegurar, es mejor dar la Comunión sacramental a los más próximos al altar y pedir a los demás que hagan una Comunión Espiritual.

- 2- Para cualquier Misa, el sacerdote debiera buscar acólitos que le ayuden en el Altar y, sobre todo, en la Comunión de los fieles. Cuando no los haya, puede pedir algún voluntario para sostener la Bandeja. Basta que haga unos momentos de catequesis diciendo a los fieles que **sostener la Bandeja es "oficio de Ángeles"**, y que no quedará sin recompensa el que lo haga.
- ¿Qué se alarga la ceremonia por usar la Bandeja? No será el Ángel de la Guarda el que infunda tal idea a los sacerdotes. En el acto más importante de la Misa, ¿Cómo se atreven a escatimar unos minutos al Dios del Tiempo y de la Vida? Cuando dos personas se aman, los minutos se convierten en horas al esperarse y las horas en minutos al despedirse. Pues bien, el Santo Sacrificio de la Misa nos permite participar en el Misterio de la Humildad y del Amor infinitos de Dios, que se abaja hasta su criatura para salvarla. Acudamos a la Misa con humildad y amor, y brotará espontáneo el respeto y no harán falta tantas explicaciones.
- 3- La costumbre de <u>cribar las formas con un cedazo</u> antes de ponerlas en el Copón –como nos recordaba en su día Monseñor del Val, Obispo de Santander- con mucha razón ha de mantenerse. Si por un imprevisto la Sagrada Forma llegara a caer al suelo, hay que detener la ceremonia (la administración) para recogerla y dejar en su lugar un paño húmedo hasta el final de la Misa.

4- En línea con esta sensibilidad eucarística, insistimos en algo ya mencionado (I-B, 2.b): la conveniencia de que **en las concelebraciones**, al llegar el momento de la Comunión, se distribuya **una patena para cada Sacerdote** y sobre ella consuma la Eucaristía. De esta forma <u>es más fácil localizar las</u> Santas Partículas que se desprendan.

Cada sacerdote habría de purificar su patena sobre el Cáliz. Sería, sin duda, un modo más solemne y digno. Pero como el demonio de la prisa acecha siempre los altares, habrá quienes no lo consideren oportuno. Contra esa tentación esgrimimos la Espada de la Palabra de Dios, que nos dice "Sed perfectos" (Mt 5,8). Para ello hay que organizarlo todo con esa sensibilidad que nos permite sentirnos con los Ángeles ante el Altísimo. Y organizar bien, comienza por asignar todo el tiempo necesario, para que todo salga bien.

### F) – Un ejemplo en nuestra vida material

Todos los días, antes de comer nos lavamos las manos y, una vez sentados a la mesa, cubierta con un mantel, utilizamos cubiertos y servilletas para no mancharnos con los alimentos; incluso guardamos posturas modestas. Todo ello es símbolo de buena educación.

Pues bien, en la "Mesa del Señor" el "lavatorio de manos" viene a ser el Acto de Contrición al comenzar la Santa Misa; la Bandeja se convierte en la "Servilleta Eucarística", y los cubiertos, en las manos consagradas del Sacerdote. Claro que, en este caso, el Alimento es infinitamente más digno que el comensal y, ciertamente nos manchamos con el pecado, cuando dejamos que el Pan del Cielo caiga al suelo por nuestra falta de sensibilidad, de amor y de Fe al no utilizar la obligada Bandeja.

G) – No es cosa de poca importancia.- A quien le parezca que el uso de la Bandeja carece de importancia, le recordamos con el Papa Pablo VI:

"Os podrá parecer quizás, que la Liturgia está hecha de cosas pequeñas: actitud del cuerpo, genuflexiones, inclinaciones de cabeza, movimiento del incensario, del Misal, de las vinajeras. Es entonces cuando hay que recordar las palabras de Cristo en el Evangelio: "El que es fiel en lo poco, lo será en lo mucho" (Lc 16,10). Por otra parte, nada es pequeño en la Liturgia, cuando se piensa en la grandeza de Aquel a quien se dirige". 160

Santa Teresita del Niño Jesús lo comprendía bien: "La perfección se ejerce, antes que todo, en pequeños actos de virtud sencillos y muy escondidos". 161

### H) – Un craso error

Algunos sacerdotes creen que al haberse permitido la Comunión en la mano, ya no es necesario el uso de la Bandeja. Ignoran los documentos litúrgicos que la justifican -como hemos visto en esta tercera parte- que no pueden ser desechados; y, sobre todo, dan muestra de un desvarío en su Fe, de no haberse dejado nunca sumergir con Humildad en la grandeza del Misterio Eucarístico.

Si el sacerdote diera la Comunión de este modo reprobable –en las manos- el acólito debería colocar la Bandeja

<sup>&</sup>lt;sup>160</sup> SS Pablo VI. Aloc. del 30-5-1967.

<sup>161</sup> Sta. Teresita del Niño Jesús. À l' École de Sainte Thérese de l'Enfant Jesús, pág. 5

por debajo de estas para, luego, comprobar –junto con el Sacerdote y el comulgante- que no han quedado Partículas, cumpliendo la norma establecida; y acto seguido, proceder a la "Ablución de manos" como hemos recogido ya en otro lugar (I-B, 2,b; I-C, 12).

Es una incongruencia blasfema que el Sacerdote purifique (guarde los Restos de) sus dedos, la Patena y el Cáliz, mientras hay comulgantes que vuelven a sus puestos lamiendo la mano con la lengua, juntando las manos como si Algo llevasen guardado en ellas,... incluso palmeteando sus manos para sacudirse los Fragmentos, como si algo impuro se hubiera desprendido de la Sagrada Forma.

## I) - El ejemplo de los Papas.

Ya lo hemos tratado en I-A, 21. Es sólo para insistir en cómo ellos han utilizado la Bandeja para la Comunión de los fieles, e insertar alguna ilustración más. Veamos a Sta. Teresa de Calcuta dándonos ejemplo; y

observemos al eximio conocedor de la historia litúrgica

postconciliar, el Papa Benedicto, distribuyendo la Comunión en los últimos años: de rodillas, con Bandeja, en la boca y flanqueado por cirios. ¿Por qué no mantener esa solemnidad si vamos a recibir al Rey de Cielos y Tierra? ¡Cuánta ceguera! ¡Cuánta soberbia y demagogia! ¡Cuánta estulticia! ¿Por qué no le siguieron todos los pastores católicos, movidos por una sincera Piedad Filial? ¿Se atreverán los



sacerdotes y catequistas a enseñar así a los niños, ya desde su Primera Comunión? J) – Llamada.- Llamamos de una forma especial a niños y adolescentes masculinos, que en el servicio al Altar pueden escuchar más fácilmente la llamada al Sacerdocio, pero también a los mayores, a que hagan de cirineos de Cristo, impidiendo que caiga al suelo de los templos.

En el caso de que no hubiera monaguillo o sacristán, animamos a todos los fieles a que hablen con su párroco y le brinden su ayuda, para acompañar con la Bandeja el recorrido de la mano del Sacerdote, desde el Copón hasta debajo de la barbilla del comulgante. Si no hubiera Bandeja promoved la compra de una. No son caras. Pero no debe importarnos el coste. Jesús Sacramentado no se deja ganar en generosidad. Además, conforme vamos profundizando en el conocimiento de nuestro Salvador, no es la recompensa lo que ha de movernos a servirle, sino el puro Amor que rezuma en los versos de un conocido soneto: "No me mueve, mi Dios, para quererte, el Cielo que me tienes prometido..." 162

## K) Oración de desagravio<sup>163</sup>

"Oh Jesús, que eres golpeado en nuestras Iglesias a memos de Satanás. **Te adoro en todas las Partículas esparcidas y destrozadas...** Tómame por Tu Sagrario, por Tu Trono, por Tu Altar. Me reconozco indigno de ello, mas Tú quieres estar entre los que te aman, y yo te amo por mí y por quien no te ama.

<sup>1.</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>162</sup> Soneto anónimo que aparece en la Literatura Española en el s. XVI, pero que puede ser anterior; Por el contenido podría ser obra de S. Juan de Ávila (1500-1569). Es una oración muy apropiada para la acción de gracias después de comulgar.

<sup>&</sup>lt;sup>163</sup> De la Venerable mística italiana María Valltorta, Cuaderno de 1943, 4 de junio.

Que el dolor me empurpure como de sangre, a fin de que llegue a ser digno ornamento para recibirte a Ti, que quieres ser semejante a nosotros en esta hora. Que mi amor sea Lámpara que arda delante de Ti, Santísimo, y mi holocausto incienso. Así sea".

# IV – NECESIDAD DE UNA PROFUNDA CATEQUESIS DE ACCIÓN DE GRACIAS.

a) Necesaria.- Sin una buena Acción de Gracias nada más comulgar, no es posible aspirar a la Santidad. No llegarán los novios a crecer en el conocimiento de sí mismos con vistas al Matrimonio, hablando sólo dos o tres minutos pendientes del reloj.

No es posible, en una Acción de gracias relámpago, dejar que el Espíritu Santo vaya llenándonos con sus dones, depositando en nuestra mente su Santa Unción (1Jn 2,27) que nos protege del error; con ella podemos ver y discernir con claridad la Sana Liturgia, basada en un amor sin medida para el que todo detalle le parece poco, pues quiere dar satisfacción a Quien nos amó primero (1Jn 4,19) y "hasta el extremo" (Jn 13,1).

Sin habituarse hasta gozar de una buena Acción de Gracias, será imposible comprender por qué hemos de Comulgar en la boca, de rodillas, con bandeja y con cirios, y que después de haber encendido nuestros corazones en el Corazón de Cristo, hayamos de salir del Templo animados a comunicar esa Luz y ese Amor a todo el que nos rodee. Pero escuchemos a los santos:

b) En silencio y con tiempo suficiente.- Nos dice el Fundador de la Congregación del Santísimo Sacramento, **S. Pedro Julián Eymard** (1811-1868):

"El momento más solemne del día es el consagrado a la Acción de Gracias, porque tenéis entonces a vuestra disposición al Rey de Cielos y Tierra, a vuestro Salvador y Juez, muy dispuesto a concederos cuanto le pidáis (...) Es tentación corriente la de reducir la Acción de Gracias. Bien sabe el Demonio lo que esta vale; y el amor propio y la naturaleza temen sus efectos (...) La acción de gracias es absolutamente necesaria..."

El Santo propone al menos un cuarto de hora para la Acción de gracias. **Benedicto XVI** nos dice: "Tampoco se descuide el tiempo precioso de acción de gracias después de la Comunión...(Es) muy útil permanecer recogidos en silencio". 165

Si Jesús está en nuestro pecho mientras duran las Especies Eucarísticas, ¿Qué menos que 10 minutos? ¿Qué los fieles no saben o no están preparados? Que les enseñen los párrocos o personas delegadas. ¿Qué tiempo mejor empleado que este, para procurar que los fieles se llenen de cuantas más gracias, en el insaqueable Tesoro Eucarístico, escondido en el campo de la Iglesia bajo la apariencia de pan?

Pero si la liturgia oficial no marca un tiempo concreto, en la liturgia real, la que se vive a diario en casi todas las Misas, por casi todos los comulgantes, el tiempo no llega más allá del

<sup>&</sup>lt;sup>164</sup> S. Pedro Julián Eymard. "Directorio para la Acción de Gracias de la Comunión", Introducción.

<sup>&</sup>lt;sup>165</sup> Benedicto XVI. Sacramentum Caritatis, 50

"Podéis ir en paz". ¿No es una forma grosera de caer en la rutina? ¿No es una forma de convertir *el acto más santo que un ser humano puede realizar*, en una simple devoción? ¿Qué provecho pueden sacar así las almas? Muy poco. Saldrán del Templo como entraron: sin deseos de mejorar en Santidad, después de haberse alimentado del Santísimo.

Pero la rutina y la tibieza son los caminos que llevan a perder la Fe. Como en la parábola de los talentos, el que no quiere aumentar la Fe recibida, la perderá (Mt 25, 14-30). Y en la medida en que se pierde la Fe, disminuyen la luz y el amor, para dejar paso a la confusión y al egoísmo, a la pérdida de muestras sensibles del amor primero (Ap 2,4). ¡Y qué incongruencia: Escatimar minutos y segundos al Dueño del tiempo y de la Vida cuando está dentro de "mi casa", y con el que quiero pasar la Eternidad!

Sí hay sacerdotes que dejan algún minuto para la Acción de Gracias, pero la llenan con cantos que impiden escuchar los latidos del Corazón de Jesús, que distraen y estorban ese Desposorio Místico personal, íntimo, que ha de realizarse entre el alma y Cristo en cada Comunión. Se equivocan. Así no se puede esponjar el alma en el Alma de Cristo. Han de ser minutos de absoluto silencio, en los que enmudece la soprano, el coro, el órgano,...Que no son para esos momentos, los cantos de adoración y alabanza que el pueblo entona ante Jesús Sacramentado expuesto en la Custodia. Esta vez no está allí sino en nuestro corazón. Dejemos que este le cante en silencio, con sus propios latidos. Pasado ese tiempo de oro, sí puede entonarse algún cántico inspirado, no ruidoso, que ponga fin a la acción de gracias.

¡Claro está, que si los pastores no dan ejemplo...! El Maligno

trata de confundirles, porque así logrará con más facilidad robarles sus rebaños: "Tienes más Misas esta mañana", les dice en su pensamiento. Y con tristeza nos encontramos a sacerdotes que hacen las lecturas y el canon a gran velocidad, y con rapidez distribuyen el Cuerpo de Cristo a los fieles; y se saltan el tiempo de acción de Gracias,...Algo tan conveniente —el reposo- nada más comer en la mesa material, no se respeta en la Mesa Eucarística, infinitamente más digna. Y si los sacerdotes no lo practican, no lo transmitirán a los fieles.

-S. Juan de Ávila (1500-1569), Patrono del clero secular Español, se lamentaba de esto:

"Sentía grandemente la ligereza con la que procedían algunos sacerdotes, los cuales, en acabando de decir Misa, apenas están dos credos hincados de rodillas, y a veces con una sola, dando gracias. Y con este ejemplo ¿Qué harán los populares (la gente del pueblo)?

«La Misa acabada, recójase media hora a dar gracias y hólguese con el que en sus entrañas tiene, y aprovéchese de Él, no de otra manera de cuando acá vivía fue recibido de Zaqueo o de Mateo, o de otro que se lea; porque el más quieto tiempo de todos es aquel mientras el Señor está en nuestro pecho, el cual tiempo, no se ha de gastar en otras cosas, si extrema necesidad u otra cosa no nos constriñese...» <sup>167</sup>.

**-Santo Tomás de Villanueva**, (1486-1555) Arzobispo de Valencia, consejero y confesor del Rey Carlos I. Cuentan que el

<sup>&</sup>lt;sup>166</sup> S. Juan de Ávila. Obras completas 1, p. 250.

Recogido por el P. Benjamín Martín Sánchez en "Acción de gracias después de la Comunión". Test. 8. Edit. Apostolado Mariano.

Rey decía del Santo: "Este Monseñor conmueve hasta las piedras".

«Con respecto a las horas mejores y más a propósito para orar, yo no hallo otra más oportuna y conveniente que la que sigue a la Comunión, pues, mientras duran en nosotros las Especies Sacramentales, no menos acatamiento hacen al Redentor del Mundo los ángeles en el pecho del que lo recibió, que si lo viesen en la custodia. Por tanto, sería caso de gran descomedimiento y mala crianza si el que lo acaba de recibir en su casa, se ocupase luego (enseguida)..." (en negocios que pueden esperar). 168

-S. Felipe Neri (1515-1595). Fundador de la Congregación del Oratorio, vigilaba este acto en sus sacerdotes. Se cuenta que un día, uno de ellos, nada más terminar de celebrar la Misa, salió de la sacristía para marchar directamente a la calle, como si tuviera algo urgente que realizar. Pasados unos minutos se da cuenta de que los dos acólitos que le ayudaron en la Misa, estaban a su lado con velas encendidas. El sacerdote les pregunta qué están haciendo y ellos le contestan:

"El Padre Felipe nos mandó seguirlo". Y el sacerdote, comprendiendo lo que pasaba, regresó a la iglesia para realizar con calma, la Acción de Gracias que había omitido. Los monaguillos, revestidos, en silencio pero con sus velas encendidas, iban pregonando que el Sacerdote llevaba el Santísimo en su pecho, pues acababa de comer y beber el Cuerpo y la Sangre del Señor.

<sup>&</sup>lt;sup>168</sup> Ibidem, Test. 7.

Y esta importantísima anécdota (sí; lo es para los que buscan la Santidad) deja ver la muy apropiada costumbre tradicional, de asistir al Sacerdote con una vela o dos cirios, durante la Comunión de los fieles.

Todo es cuestión de sensibilidad; y esta depende de la Fe y, sobre todo, del Amor. En eso consiste la Perfección, nos dice *Santa Teresita* del Niño Jesús: en detalles pequeños en apariencia, pero realizados con mucho amor:

"Robémosle a Jesús el Corazón ...con la cosa más grande y con la más pequeña. No le neguemos el más pequeño sacrificio, ¡Es tan grande todo en la religión...! Recoger un alfiler por amor, puede convertir a un alma. ¡Qué gran misterio...! Sólo Jesús puede dar un valor tan grande a nuestras acciones. Amémosle, pues, con todas nuestras fuerzas". 169

No nos puede extrañar. Dice Jesús a sus apóstoles: "El que os diere de beber un vaso de agua por ser de Cristo, no quedará sin recompensa" (Mc 9,41). Si un alfiler o un vaso de agua a favor der un hermano tienen recompensa, cuánto más, cualquier detalle litúrgico en honor del Hijo de Dios sacramentado.

- c) Algunos elementos a considerar.- La catequesis ha de ofrecer dos medios o niveles para vivir esos minutos de oro:
- 1- Por una parte **la enseñanza** de la grandeza del Sacramento y de la necesidad de tener ese diálogo íntimo,

121

<sup>&</sup>lt;sup>169</sup> Sta. Teresita del Niño Jesús. Carta 164. A Sor Teresa Dositea. 22 de mayo de 1894.

espontáneo, confiado pero respetuoso, a corazón abierto, con Él, como han tenido los Santos. Enseñanza teórica, pero dicha desde el corazón del catequista.

+ Como es habitual, habrá que encontrar recursos para las **distintas etapas** del desarrollo de los fieles: Catequesis de Primera Comunión, de Adolescencia o Juventud y de Confirmación, y de Adultos.

+ En las últimas décadas ha habido modelos de niños santos enamorados de la Eucaristía: Ana de Vigné, el niño Manuel "Pequeño guerrero de la Luz", la Beata Laura Vicuña Pino, la venerable Antonietta Meo; "Pía" –en la foto adjunta- la niña alemana que con dos años y medio recibe la Primera Comunión<sup>170</sup>, el Beato Carlos Acutis, etc.... Hay que darlos a conocer.

- + Así mismo son numerosos e impactantes los Milagros Eucarísticos. El Maligno está interesado en que no lleguen a las sesiones de catequesis. No permitamos que nos engañe. De algunos hay vídeos. Muy interesante el de Buenos Aires, estudiado por el Doctor Castañón.
- 2- **Memorizar oraciones** escogidas.- No siempre los fieles se encuentran inspirados para el diálogo con el Señor después de comulgar. Muchos no saben qué ni cómo hacer, en

-

Ver: <a href="http://www.armatabianca.org/es/primera-comunion/120-testimonios">http://www.armatabianca.org/es/primera-comunion/120-testimonios</a>

esos minutos de Acción de Gracias que, no significa que hayamos de decirle sólo: "Gracias, Señor por venir a mi corazón".

El problema se resuelve aprendiendo de memoria algunas oraciones conocidas por haber sido inspiradas a personas santas, y sentirlas nuestras. De este modo vamos aprendiendo a tratar al Señor en esos minutos de oro. Son oraciones como las que enseña el Ángel de Fátima a los pastorcillos:

"Dios mío, yo creo, os adoro, espero y os amo. Os pido perdón por los que no creen, no os adoran, no esperan y nos os aman". O bien oraciones clásicas como el Alma de Cristo, Miradme, oh mi amado y buen Jesús,...Tomad. Señor y recibid toda mi libertad,... Pero incluso rezando esas conocidas oraciones, no debemos excluir nunca el diálogo personal. Siempre tendremos algo que contarle —penas o alegrías— o pedirle a nuestro Jesús.

#### V – LLAMADA AL COMPROMISO.

a) Imitar al Buen Samaritano (Lc 10, 25-37).- No podemos pasar de largo como el sacerdote y el levita de la parábola, cuando vemos a Jesús Sacramentado maltratado por la liturgia, arrojado por el suelo de los templos sin que nadie se atreva a poner un remedio efectivo.

Después de conocido el estudio que hemos presentado, no cabe la pasividad. Al aumento de comprensión de la Verdad ha de responder un aumento del compromiso en darla a conocer. Está muy claro: "No se enciende una lámpara para colocarla debajo del celemín, <sup>171</sup> sino sobre el candelero, para que alumbre a todos los de la casa" (Mt 5,15).

Hemos denunciado la decadencia litúrgica que, como un virus invisible, lleva décadas actuando en torno al Misterio Eucarístico, banalizándolo, humanizándolo, profanándolo, disolviéndolo en una atmósfera ecumenista, destructiva de la esencia católica. Y es deber de todos poner freno a esta situación, que no puede atraer bendiciones sobre nosotros, en línea con lo que advierte S. Pablo:

"Quien come y bebe sin discernimiento el Cuerpo (y la Sangre) del Señor, come y bebe su propia condenación. Por eso hay entre vosotros muchos enfermos...y mueren no pocos". (1Cor 11,29).

Si Cristo nos dice: "El Pan que Yo os daré es mi Carne para la Vida del Mundo" (Jn 6,51), es urgente que nos demos cuenta de que el Mundo agoniza y se destruye porque ha rechazado a Cristo Eucaristía. Y es urgente que la Iglesia oficial —Administradora del Pan Eucarístico- haga examen de conciencia, y compruebe si ha rodeado del culto debido a Jesús Sacramentado, y administrado santamente el Pan de la Vida.

Los muchos afectados hoy por el virus del Modernismo eclesial, no soportan la Sana Doctrina (2Tim 4,3) que nos advierte de "la íntima unión que hay entre el Dogma y la Liturgia, lo mismo que entre el culto cristiano y la santificación del pueblo"...que

.

<sup>&</sup>lt;sup>171</sup> Celemín: Medida de capacidad, normalmente para el grano (trigo, cebada, etc), equivalente en España a 4,625 litros. Es una especie de cajón de madera, con un costado inclinado para favorecer la recogida del grano. Lógicamente, el celemín ocultaría la luz.

"el canon de la Fe se halla expreso en las venerandas fórmulas de la liturgia." 172

Por eso, porque frivolizar con la Liturgia es jugar con la santidad del Pueblo, rogamos a todos, pastores y fieles, que trabajen –a nivel individual o formando colectivos- para revertir la situación actual.

b) Catequesis reparadora.- Se hace necesario emprender una catequesis reparadora, en la que se informe de la historia de esta decadencia litúrgica para que los fieles comprendan por qué ha de abolirse esta práctica de la Comunión en la mano, levantada sobre un fraude por los enemigos infiltrados en el seno de la Iglesia. Hay que promover con insistencia: Visitas a Jesús Sacramentado, Exposiciones, Adoración Perpetua, Catequesis eucarística para niños y para adultos...

En pueblos y ciudades, los párrocos tienen que predicar que Cristo sacramentado nos espera día y noche en el Sagrario; pero la inmensa mayoría no lo hacen; de este modo, los fieles se acostumbran al mero cumplimiento de los 40 minutos de la Misa dominical. Y Cristo Jesús, con todo su Poder, queda abandonado en los Sagrarios; y los hombres pierden los incontables tesoros de Gracias que podrían recibir en la compañía del Altísimo. ¡Qué mal están defendiendo los pastores de la Iglesia, los derechos de los fieles que, sobre todo, son Derechos de Dios. Él tiene Derecho a ser adorado en sus templos, por encima de todas las cosas.

<sup>&</sup>lt;sup>172</sup> V. cita 13.

c) Conocer mejor la Palabra de Dios.- Es necesario conocer mejor la Palabra de Dios para amarla más. Por eso, habrá que organizar cursos bíblicos, lectura diaria en la Familia,...para que, armados con la "Espada del Espíritu" (Ef 6,17), puedan conocer y defender la Verdad, en estos tiempos de confusión.

Los fieles de estos Últimos Tiempos han de sentir que arden sus corazones (Lc 24,32) cuando leen o escuchan la Sagrada Escritura, hasta que brote de ellos espontáneo el Salmo: "¡Cuán dulces son a mi paladar tus palabras! Más que la miel a mi boca" (Sal 108, 103)". Entonces tomaremos con alegría, y como lema de actuación, el precepto del Señor: "Sed perfectos, como (a semejanza de) vuestro Padre Celestial es perfecto" (Mt 5,48). Bien lo entendió S. Jerónimo: "No querer ser perfecto es un delito"; <sup>173</sup> porque las órdenes de Cristo son Leyes que jalonan el Camino del hombre, peregrino hacia la Patria Prometida.

d) La Brújula de la Perfección.- La Brújula de la Palabra de Cristo, que nos señala el Camino de la Perfección, es la que ha de orientar todos nuestros pasos, especialmente en la Liturgia. No vale ninguna otra. No nos importa el qué pensarán los no católicos o los no cristianos, ni la opinión del Mundo. Nuestro compromiso es sólo con la Verdad que nos hace libres (Jn 8,32); y "quien se hace amigo del Mundo se convierte en enemigo de Dios" (Sant 4,4).

<sup>&</sup>lt;sup>173</sup> S. Jerónimo (342-420), Doctor de la Iglesia, Traductor de la Biblia (ed. Vulgata), en su Carta 14,7.

Por eso, la Palabra de Dios nos llama a "reabrir el expediente" e invalidar los hechos consumados, porque "nada hay oculto que no llegue a descubrirse" (Lc 8,17). La Palabra divina es eterna (Sal 118,89) y no puede someterse a las imperfecciones humanas. Como ninguna autoridad puede obligarnos a profanar el Santísimo Sacramento mediante la Comunión en la mano, tampoco puede obligar a ningún sacerdote, a tomar parte de lo que en su conciencia es una profanación, que puede ir acompañada de un sacrilegio. Por tanto,

### e) ROGAMOS:

-Que los laicos soliciten la Comunión en la boca a los sacerdotes, y que si se la niegan, vuelvan a su banco y, puestos de rodillas, hagan una Comunión Espiritual.

-Que los laicos dialoguen con los sacerdotes para exigirles el Derecho que les asiste a comulgar en la boca, y corrijan con humildad pero con firmeza, a los que, por miedo al contagio y su poca Fe, se la nieguen.

-Que los sacerdotes se unan para conseguir de los obispos, libertad para administrar la Eucaristía sólo en la boca. El Obispo tiene la facultad de hacerlo. No es justo que a los laicos se les hayan asignado libertades y derechos en detrimento de las de los sacerdotes y de la sensibilidad de su conciencia.

-Que los Obispos se animen a prohibir el rito de la Comunión en la mano en sus diócesis. Tampoco es justo violar su autonomía jurisdiccional y su conciencia, por seguir el parecer de una "colegialidad", que no está al servicio de la Perfección ni de la Verdad. Hay que intentar abolir ese rito

introducido fraudulentamente por los enemigos de la Iglesia, infiltrados en la Jerarquía.

Imitando a María Magdalena y no a Judas (Lc 7, 36-50), hemos de rodear a Cristo Sacramentado con todo nuestro cariño interno, y con todo respeto y solemnidad externos:

- -Restablecer los reclinatorios entre los bancos, y ante el altar (comulgatorio) para facilitar que los fieles reciban arrodillados a su Salvador.
- -Hacer la genuflexión cuando en el interior del templo se pasa a la altura del Sagrario.
- -Uso de la Bandeja o Patena para la Comunión de los fieles.
- -Revisión de las posturas litúrgicas durante la Misa: De rodillas: al comienzo para pedir perdón, durante la Consagración, durante la elevación menor ("Este es el Cordero de Dios") para adorar; al final, para recibir la bendición de Dios Todopoderoso.
- -Carteles que llamen al silencio dentro de los templos, y a entrar en ellos vestidos con decencia.
- -Organizar bien la distribución de la Comunión en las grandes solemnidades. Ya lo hemos dicho, pero lo repetimos: Suficientes sacerdotes distribuidos en lugares señalados; buscar los necesarios acólitos, reclinatorios, bandejas, y personas que ordenen el fluir de los comulgantes. Han de poner especial atención en que consuman la Sagrada Forma delante de ellos, para evitar la posibilidad de que haya robos sacrílegos. Si todo esto no es posible, distribuir la Comunión Sacramental sólo a los más próximos, y pedir la Comunión Espiritual para el resto.

<sup>-</sup> etc....

Los signos externos han de reflejar lo que anida en la mente y el corazón de los fieles. Para eso hay que plantearse una reestructuración de la Pastoral y de la Catequesis. <u>Hay que formar al Pueblo</u> sobre la grandeza infinita del Santísimo Sacramento. ¡Cuántas homilías horizontales y hasta ecológicas, mientras los fieles desconocen el Misterio del Amor Eucarístico.

No se ama lo que no se conoce. Y no se conoce los que no se enseña. Por eso la Palabra de Dios, que "discierne los pensamientos y las intenciones del corazón" (Heb 4,12) resuena acusadora en el desierto espiritual en que nos encontramos: "Mi Pueblo perece por falta de conocimiento; y como tú rechazaste el conocimiento, Yo te rechazaré a ti de mi sacerdocio" (Os 4,6). Por eso exclama S. Pablo: "¡Ay de mí si no evangelizara!" (1Cor 9,16).

Tienen los sacerdotes que organizar catequesis eucarísticas para todos los niveles. Como ya hemos dicho (IV.c), tienen que dar a conocer a las nuevas generaciones los numerosos Milagros -Eucarísticos o de otra índole -como el Milagro de Calanda- habidos en la Historia hasta los últimos años. Han de imitar Cristo, que evangelizaba con la Palabra y con milagros. No es normal que los sacerdotes los hagan, pero sí pueden dar a conocer los incontables que -como tesoros en arcones- esperan la voz que los pregone. **Satanás teme los milagros**. Por eso engaña a muchos, haciéndoles dudar, pensar que se trata de fábulas, de milagrería, que hay cosas más sólidas,... pero es el "Padre de la mentira" (Jn 8,44).

Cuando se marginan los milagros en la predicación o en

la catequesis, se desprecia una de las "armas" que el Espíritu Santo entrega a la Iglesia, porque "el Milagro es el Sello de Dios". Cuando los discípulos de Juan preguntan a Cristo si es el Mesías, les contesta: "Id y contad a Juan lo que habéis visto y oído: Los ciegos ven, los cojos andan, los leprosos quedan limpios, los sordos oyen, los muertos resucitan, se anuncia a los pobres la Buena Nueva, ¡y dichoso aquel que no se escandalice de Mí! » (Lc. 7,19-23).

La Iglesia necesita, pues, sacerdotes que sean "almas eucarísticas", empeñados en mejorar aspectos como:

- -La Catequesis <u>de Primera Comunión</u>, tratando de implicar a los papás.
- -La Catequesis <u>después de la Primera Comunión</u>, enfocada a dotar a los nuevos comulgantes con algún "*seguro de Vida Eterna*", como son las devociones de los <u>Nueve</u> <u>Primeros Viernes o los Cinco Primeros Sábados.</u>
- -Multiplicar la Adoración Eucarística en todas las Parroquias, aunque sólo haya un pequeño número de fieles.
- -Empeñarse con toda ilusión en la Catequesis de la Acción de Gracias nada más comulgar.
- -Arrojar fuera del Templo todo lo que no sea oración y adoración. Pero vamos a detenernos en este punto:

f) - Arrojar fuera del templo todo lo que no sea oración y adoración 174.

¡Cuántas veces, cuántos obispos y sacerdotes deberían imitar a Cristo gritando: "Está escrito: Mi casa será casa de oración. Pero vosotros la habéis convertido en cueva de ladrones" (Mt 21,13). Y en eso convierten los templos, los que los ponen al servicio del dios Turismo, en una solapada prostitución idolátrica.



Catedral de Besançon (Francia) 5-6-2014



Monjes budistas y sacerdotes sintoístas en la Catedral de Santiago.13-5-2014



El cardenal <u>Cupich</u> realizó el ritual del despertar del León Chino (7-1-2020).

El Templo no es de todo el Mundo y para cualquier cosa. Jesús dice *Mi Casa es Casa de Oración*: "Mi Casa:" la Casa de Dios. Hay que conocer el "protocolo" para estar en ella. "De Oración": para que los hijos de Dios hablen con su Padre, le alaben, le adoren, ...No es para hablar, entre las personas que han entrado, de temas profanos que se pueden abordar en la calle. Hay que estar en silencio para no molestar la Oración de los demás. Así pues:

1-Hay que sacar del Templo Católico las celebraciones interreligiosas y ecuménicas, los actos culturales o folclóricos y

<sup>&</sup>lt;sup>174</sup> Recomendamos la lectura de nuestro librito, "Respetemos el Templo Santo de Dios", descargable en <a href="https://mensajerosdelavida.es">https://mensajerosdelavida.es</a>

aun circenses, los comedores para pobres, los rituales idolátricos...que parecen anunciar la "Abominación desoladora en el Lugar Santo" (Mt 24,15), como vemos en las imágenes adjuntas.

No ponemos muestra de la profanación de la Capilla de las Apariciones en Fátima por un rito hindú (5 de mayo de 2004) ni de la Catedral de S. Pedro en Osnabrück (Alemania) el 30 de abril de 2013, por un ballet en ropa interior. El cardenal Blase Cupich, de Chicago (EEUU), acabó la ceremonia pidiendo buena suerte al ídolo (7-1-2020). 175





El ídolo <u>Pachamama</u>, llevado a <u>hombros</u> por cardenales y venerado <u>en la Basílica de San Pedro (7/10/2019)</u>

Abominable fue la ceremonia idolátrica de la Pachamama, calificada por el cardenal Müller, Prefecto emérito de la C. para la Defensa de la Fe, como "*un crimen contra la Ley Divina*". Unos cardenales llevaban en procesión no una imagen de la Virgen de Fátima, sino el ídolo de la pachamama. Y los introdujeran en la Basílica de S. Pedro, en el corazón de la Cristiandad, "en el lugar Santo" (Mt 24,15).

¿Cómo impedir que en nuestra mente afloren textos dirigidos a

<sup>&</sup>lt;sup>175</sup> /religionlavozlibre.blogspot.com (17/4/2020)

<sup>&</sup>lt;sup>176</sup> Card. Müller, entrevistado por Raymond Arroyo para EWTN. v. InfoCatólica 26-10-2019

Moisés, como: "No tendrás otro Dios que a Mí" (Éxodo 20, 3). "Pero, si tu corazón se aparta y no escuchas, sino que te dejas arrastrar a la adoración y al servicio de otros dioses, Yo te anuncio hoy que morirás sin remedio y que no durarás mucho tiempo..." (Deut 30, 17-18), etc.? ¿Nos extrañaremos de la Apostasía y las pandemias?

2-Hay que **promover el silencio**, que facilita la oración, el conectar con la presencia de Dios.

3-Hay que vetar la entrada, a las personas que no vayan vestidas con arreglo al decoro apropiado a la Casa de Dios. Cuánto protocolo para las visitas a reyes y gobernantes, y qué despreocupación y ordinariez para acudir a la presencia de Dios.

¡Qué incongruencia! Los sacerdotes suben al Altar solemnemente revestidos; algunos comulgantes, se acercan en atuendo deportivo o veraniego, porque después de Misa van a hacer deporte o marchar a la playa; la Misa, para ellos, es algo que se hace de paso; lo importante es lo que viene después. ¿Asistirían con ese atuendo a una boda? Pues una BODA se realiza entre el alma y Cristo en cada Comunión; y, más todavía que en las bodas, hay que acudir a la Mesa Eucarística bellos por fuera y muy bellos por dentro.

¿Con qué derecho entran algunas a lucir sus modelos o sus carnes (algunos a lucir músculos) en el Templo de Dios? Sólo Cristo sacramentado, ha de atraer hacia sí las miradas de todos los que entran en su Casa. ¿A qué, si no, van allí?

S. Pablo enseña cómo han de asistir las mujeres a la oración: "en traje decente, ataviándose con recato y modestia, y no con los cabellos rizados, ni con oro o con perlas, o costosos

*adornos,..."* (1Tim 2,9). Coincide con S. Pedro (1Pet 3,1-5). Acudamos a la catequesis del "Obispo del Sagrario Abandonado", *San Manuel* González García (1877-1940):

"...A una sola condición, ha reducido la Santa Iglesia lo que pudiera llamarse Liturgia del traje para Comulgar; y esa condición se llama decencia. Y cuenta que decencia no es suntuosidad, ni galas, ni lujo,...

...Antes, en tus Sagrarios más frecuentados, Jesús mío, cuando se alzaban los ojos, no se veía más que a Ti. Hoy en muchos de ellos no se te puede ver, ¡Porque no se puede mirar! ¡No se puede abrir los ojos! Entre tu Hostia y los ojos de los que te buscan, han levantado una pared la lujuria y la vanidad, con actitudes provocativas de gentes que, yo no sé por qué, todavía se llaman devotas y están en el Templo...

-Señor Obispo, me han dicho muchos jóvenes que quieren ser Cristianos de verdad, ¡Ni aun en los Sagrarios se va pudiendo ya estar en Paz con Jesús!...

De mí os digo que me deja amargura en el alma para todo el día, la mañana en que me veo precisado a dejar sin Comulgar a alguna de esas inmodestas devotas, sin duda más vanidosas o cobardes que malas, y que estoy viendo venir castigos terribles de Dios para esta pobre sociedad, que parece que tiene por principal ocupación y obsesión, robar y hasta raer el pudor de las mujeres honradas y Cristianas, y de los niños y las niñas".

¡Qué diría hoy San Manuel! Y recordando que, en el siglo III, Tertuliano echaba en cara a los gentiles el haberlos dejado solos en sus templos, se pregunta: "Dios mío,... ¿No va

llegando la hora de pedirte a Ti y de imponerles a ellas que nos dejen solos en nuestros Templos?"

Y acaba con una exhortación: "Marías, mujeres Cristianas,...; A desinfectar de inmodestias los Sagrarios acompañados! En honor y desagravio de la Hostia Santa, Pura e Inmaculada y de vuestro propio sexo, no vayáis a la Iglesia sino decentemente vestidas". 177

Como dice una mística de actualidad: "Los "cambistas" del Templo se han refinado: aquellos exponían sus productos; estos, sus miserias, descortesías, incredulidad e irreverencias". 178

La Iglesia necesita, con urgencia, sacerdotes valientes, imitadores de este Santo Obispo que, por ejemplo, se nieguen a celebrar bodas, bautizos o primeras comuniones, si la novia, los padrinos o acompañantes no se acercan al Altar decentemente vestidos, lo mismo que en cualquier Misa de cualquier día. Sacerdotes valientes, sin miedo a la persecución, que nieguen la Comunión a quien, por pecador público, no tiene derecho a recibirla (separados vueltos a casar, etc.).

Toda esta vigilancia, todo este "saneamiento" litúrgico-teológico del Templo, ha de atraer las bendiciones y la protección del Cielo sobre el Pueblo fiel, ante cualquier calamidad. Quien esto no entienda, desconoce la Fe Católica; no tiene la Fe de los santos que veneramos en los altares.

<sup>&</sup>lt;sup>177</sup> S. Manuel González, "El abandono de los Sagrarios acompañados", c. XIII.

<sup>&</sup>lt;sup>178</sup> Consuelo. "María, Trono de la Sabiduría", 30.8.

Se dice que en las Apariciones de Garabandal, la Virgen no daba a besar el Crucifijo (a través de las niñas en éxtasis) a las mujeres que llevaban mucho escote<sup>179</sup>. Es un mensaje, sin palabras, de la modestia en el vestir que la Purísima quiere, para que la mujer no sea instrumento de pecado para el hombre.

g) No se puede argumentar que los tiempos cambian: "Cristo es el mismo ayer, y hoy y por los siglos" (Heb 13,8). Si Él no cambia, ¿Por qué cambian su Liturgia?

Los tiempos cambian, sometidos a la libre acción del hombre que, desde el Principio, ha de escoger entre la Palabra de Dios o la Voz de la Serpiente (Gen 3,4). A lo largo de la Historia de la Salvación, el Pueblo de Dios "cambiaba" para alejarse del Camino de Yahvé, y seguir las costumbres de otros pueblos adorando a sus dioses. Pero esa infidelidad, esos cambios idolátricos llevaban consigo esclavitud y muerte.

Hoy también, los cambios mirando la opinión de las religiones circundantes, participan de ese espíritu infiel e idolátrico; y vienen a ser la punta del iceberg de una apostasía ya no tan oculta. Así pues, el argumento de que "los tiempos cambian," es una herramienta fácil para la demagogia y la manipulación, si con ello se pretende justificar el abandono de la Verdad Revelada.

Otro cambio es el que provoca el avance científico y

 $<sup>^{179}</sup>$  P. José Ramón García de la Riva, "Memorias de un cura de aldea",  $2^{\rm a}$  edición, C. 14, pg. 245.

tecnológico, que ha sido impulsado durante muchos siglos por la Iglesia. Pero como decía Rabelais: «La ciencia sin la conciencia no es más que ruina del alma» 180.

Y eso es lo que está ocurriendo en nuestra generación. La tentación original —"seréis como dioses" (Gen 3,5)- se encarna en científicos que se esfuerzan en crear una sociedad transhumanista, de superhombres que prescindan de Dios; pero no tardarán en estrellarse contra la Justicia Divina. Frente a ellos, la santa sabiduría de los cartujos aflora en su lema: "Stat Crux dum volvitur Orbis": La Cruz permanece mientras el Mundo gira, da vueltas. Así pues, la Verdad y el Bien permanecerán, aunque por un tiempo en el Mundo reinen la mentira y toda clase de males.

## h) - ¿Quién debe corregir los abusos?

En principio los pastores, pero no sólo ellos; también los fieles. No olvidemos que **a todos nos obliga la corrección fraterna**, dentro y fuera del templo:

-Nos dice **S. Juan Crisóstomo**: "Desde ahora os aseguro a vosotros los sanos, que se os juzgará y se os condenará a vosotros si, al ver que obran mal o que están charlando, sobre todo en aquellos momentos, no les avisareis y corrigiereis. <u>Esto es mejor que la misma oración. Deja tu oración e incrépale</u>. De esta manera le aprovecharás a él y tú saldrás ganando" <sup>181</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>180</sup> François Rabelais. *Pantagruel*, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>181</sup> S. Juan Crisóstomo, Homilía 24, n.4 sobre los Hechos de los Apóstoles (MG 60, 190ss)

-S. Bernardo (1090-1153), Doctor de la Iglesia: "Callar cuando puedes y debes reprender es consentir; y sabemos que está reservada la misma pena para los que hacen el mal que para los que lo consienten" 182

-Dice Sto. Tomás que, si hubiera peligro para la Fe, los subordinados estarían obligados a reprender a sus prelados incluso públicamente. 183

Los santos creían en la Palabra de Dios y la ponían en práctica. Nos dice el Profeta Ezequiel:

"Si yo digo al malvado: "¡Vas a morir!" y tú no le amonestares y no le hablares para retraer al malvado de sus perversos caminos para que viva él, el malvado morirá en su iniquidad, pero Yo te demandaré a ti su sangre. Mas si, habiendo tú amonestado al malvado, no se convierte él de su maldad y de sus perversos caminos, él morirá en su iniquidad, pero tú habrás salvado tu alma. (Ez 3,18-19)

Pero nadie hace caso. La mayoría tiene vergüenza y miedo a corregir; no son capaces de complicarse un poco la vida, por levantar a Cristo caído en un alma muerta por el pecado grave. Multitud de profanaciones de los templos se dan con permiso episcopal. Hoy, se cumple una vez más el lamento del Profeta: "¡Nadie protesta; nadie reprende. También contra vosotros me querello, sacerdotes!" (Os 4,4). ¡Ay de los sacerdotes cobardes que entregan el Santísimo a pecadores públicos! «No deis lo Santo a los perros» (Mt 7,6), dice el Señor.

<sup>&</sup>lt;sup>182</sup> S. Bernardo. Sermón 9, en la Natividad de S. Juan.

<sup>&</sup>lt;sup>183</sup> Sto. Tomás de Aquino. S.T. 11°, 11°, q.33, a.4, ad.2

i) El maltrato a la Eucaristía en esta generación tampoco pasará sin castigo.

Llevar al Mesías a la Cruz atrajo un gran castigo para Israel. Cristo lo había profetizado. En el año 70 Jerusalén fue destruida. Israel desapareció del mapa hasta 1948. En estos momentos asistimos a la *Pasión de Cristo Sacramentado*, y tampoco estas horas quedarán sin castigo. ¿Las alteraciones de las estaciones, los desastres naturales, las pandemias,...nada tendrán que ver? ¿La actual apostasía, la corrupción en todos los órdenes, la destrucción de la Familia y de la Patria, la falta de paz en las conciencias, los rumores de guerras,...no tendrán ninguna relación con el abandono eucarístico y el pisotear las Leyes Divinas?

Como hemos mencionado, el *Obispo S. Manuel* entendía que la inmodestia externa para acercarse a comulgar, era símbolo de la indignidad interior para hacerlo; y con sentido profético intuía una simultánea decadencia litúrgica y moral que atraería el castigo de Dios: "(...) estoy viendo venir castigos terribles de Dios para esta *pobre sociedad, que parece que tiene por principal ocupación y obsesión, robar y hasta raer el pudor de las mujeres honradas y Cristianas, y de los niños y las niñas*".

>Sobre las restricciones que los gobiernos impusieron en los templos, sin la seria oposición de los obispos, el *Cardenal Burke* escribió indignado: "No podemos aceptar las determinaciones de los gobiernos seculares, que tratan la Adoración a Dios de la misma manera que ir a un restaurante. Los grandes males como la peste son efecto de nuestros pecados

>Mons. Viganó hace una extensa relación de los pecados de la Iglesia; entre ellos "la profanación del Santísimo" al comulgar en la mano, "la suspensión de los Sacramentos" por la pandemia..." Para Mons. Viganó, "seguimos ofendiendo a la Majestad de Dios". 185

>Mons. Schneider considera la actual pandemia un castigo divino: "La epidemia de coronavirus, en mi opinión, es sin duda una intervención divina para castigar y purificar el mundo pecaminoso y también a la Iglesia (...)" Sugiere "que el Papa junto con cardenales y obispos lleve a cabo un acto público de reparación en Roma por los pecados contra la Sagrada Eucaristía y por el pecado de los actos de veneración religiosa a las estatuas de la Pachamama". "El Papa también debería prohibir la práctica de la Comunión en la mano" ya que "la Iglesia no puede continuar sin castigo por tratar de una manera tan superficial al Santo de los Santos en la Pequeña Hostia consagrada". 186

> Monseñor Adair José Guimaraes: "El cierre de las iglesias fue un absurdo que clamará a Dios sobre las vidas de aquellos que no respetan los Derechos de Dios (...) El virus no está en el Altar, no está en la Hostia Consagrada". 187

<sup>&</sup>lt;sup>184</sup> Cardenal Burke. Vida Nueva digital. 21/3/2020.

<sup>&</sup>lt;sup>185</sup> Mons. Viganó. Entrevistado por The Remnant, 29/3/2020.

<sup>&</sup>lt;sup>186</sup> Mons. Schneider, en Vida Nueva digital, 30-03-2020

<sup>&</sup>lt;sup>187</sup> Monseñor Adair José Guimaraes, (Obispo de Formosa, Goiás, Brasil)

De nuevo acudimos a la que la Iglesia llama Trono de la Sabiduría:

"Los Ángeles del Cielo se conmueven ante este Don tan excelente (La Eucaristía); por el contrario, el hombre demuestra en su trato con el Señor, oculto en el Sagrario, dureza de corazón " (Mc 16,14) y "falta de piedad" (Job 15,4), porque muchas veces se acerca a recibir la Eucaristía sin preparación, sin respeto y sin reverencia.

La ingratitud es incomprensible, y las almas eucarísticas sufren ante tantos atropellos. "La guerra se hace ahora contra Dios" (2 Crón 13,12), porque los hombres, a fuerza de exigir derechos, han considerado que "doblar la rodilla ante su Dios y Señor" (Fil 2,10) ofende su orgullo y dignidad. Sin embargo, éste es un camino muy peligroso que, paso a paso, conducirá a "la abominación en el Lugar Santo anunciada por el profeta -el que tenga oídos que lo entienda-" (Mt 24,15); porque, si no ponéis fin a tantos desatinos, el Castigo será inevitable. (...)" 188

j) Algunos modelos de carteles para dentro o fuera del templo.

Son ejemplos. Cada párroco puede hacerlos a su gusto. Basta un ordenador con el que hacer la plantilla y acercarse a una copistería. Son altamente educativos para la gente sencilla. Conviene ponerlos en todas las puertas de la iglesia.

Religión en libertad, 10-2-2021

<sup>&</sup>lt;sup>188</sup> Consuelo. Trono de la Sabiduría, 25.3,d







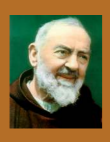


Amad intensamente al Amor de los Amores.

Sed Apóstoles de la Eucaristía
y llevad a todos los hombres
"esta Buena Nueva" (Lc 1,19):
"Jesús está en el Sagrario y os espera.
"Decid sin miedo: Aquí está vuestro Dios"
(Is 40,9). "Venid y adorémosle"
(Mt 2,2; Lc 2,15).

(Consuelo. Trono de la Sabiduría, 25.3d)





Aspectos fundamentales para una Defensa Eucarística

Pedidos a: "Mensajeros de la Vida" informa@edisluxmundi.com